Dans cette dissertation,

<une colonne a gauche récapitule le cours du devoir et vous donne en italique et en petit caractéres les
remarques relatives a la méthode.

Dans le devoir lui-méme, vous trouverez
> en GRAS les concepts (un concept central par paragraphe)
< en rouge les phrases ou expressions qui montrent au lecteur que le propos est organisé et répond
bien a la question posée.

<et

les références aux philosophes, les citations et les références culturelles.

Dans vos propres devoirs, par contre, vous devrez toujours €crire avec une seule couleur d'encre.

Accroche

Sujet
définition —
« homme »

« dénaturé »

problémati-
que

annonce de
plan

Présentation de
la premiere
partie

I'homme
a perdu
I'instinct

L'étre humain n'est-il qu'un animal dénaturé ?

« Entre tant de merveilles du monde, la grande merveille c'est I'homme » affirme
Sophocle. N'est-il pas celui qui ne se contente pas de vivre des fruits de la terre, mais laboure
ses flancs pour en tirer sa nourriture, creuse ses entrailles pour y chercher le métal dont il
fera ses outils. Animal intelligent, industrieux, entreprenant... Non vraiment, on ne voit pas
en quoi I'homme pourrait bien étre un animal dénaturé.

Commengons par définir 1'étre humain. Il est bien un animal, un mammifere, primate,
proche cousin du chimpanzé avec lequel il partage plus de 99 pour-cents de son patrimoine
génétique. Mais un simple coup d'eeil jeté dans le monde autour de nous nous permet de
constater qu'il a notamment développé une emprise inouie sur la nature, et cela parce qu'il est
le seul animal a s'étre €¢levé au niveau du langage et de la maitrise technique. Donc s'il fallait
caractériser le rapport de 'homme a sa nature animale, il semblerait qu'on doive affirmer
qu'ill a augmenté, approfondi cette nature. Or que signifie 1'adjectif « dénaturé » ?
N'indique-t-il pas au contraire que cette évolution de I'homme a altéré, voire corrompu,
perverti sa nature ? En quoi, encore une fois, un tel progres évolutif implique-t-il une
dénaturation ? Ne devrions nous pas dire au contraire que I'étre humain est 1'animal
qui se hausse au-dessus de sa propre nature ? Le probléme, au fond, n'est-il pas que
I'homme étant libéré de l'instinct devient un animal, le seul, condamné a se régler lui
méme ? Mais alors ne court-il pas aussi le risque de la perversion ? N'est-il pas
confronté au danger du déséquilibre, a la tentation de construire cette régulation
autour de sa seule personne, de devenir « le tyran de lui-méme et de la nature »
(Rousseau) ?

Nous verrons dans une premicre partie que 'homme parait effectivement au premier
abord le moins adapté, le plus faible des animaux. Mais nous montrerons ensuite qu'il ne doit
cette apparence qu'au fait qu'il a pris une route radicalement nouvelle dans la nature, celle de
la conscience de soi. Nous verrons alors que cette évolution, si elle éléve la puissance de
I'homme, lui fait aussi effectivement courir un risque nouveau: celui de la chute, qui n'est
plus un simple retour en arriere, mais 1'effondrement dans la régression, la perversité.

%

Pour commencer il est important de signaler qu'effectivement 1'homme n'est pas un
animal comme les autres. En effet, comme le dit , contrairement a 1'animal «

», I'homme ne dispose pas, dans sa
nature, de moyens d'adaptation immédiats a son milieu naturel. L'animal, au contraire,
dispose d'un corps qui porte les marques de cette adaptation spécifique (griffes, fourrure,



C'est-a-dire
qu'il

a perdu
l'adaptation
immédiate a
la nature

la situation
humaine
faceala
nature, une
situation
angoissante

une derniere
phrase montre
que je suis en
étroite liaison
avec le sujet

Transition qui
montre les
limites de la
premiere partie

puis pose une
série de
questions
I'homme
bénéficie en
fait d'une
autre
adaptation

la
perfectibilité

au cceur de la
nature
humaine,
I'activité

¢cailles, nageoires), mais, en outre, son comportement ob¢it pour la plus large part au
mécanisme du déclenchement instinctif. En ce sens on peut bien affirmer que I'homme est
un animal dénaturé.

En effet, si 1'adaptation définit la capacité d'un corps vivant a développer des
aptitudes lui permettant d'occuper une niche écologique, comment ne pas mesurer au premier
abord I'immense fossé qui sépare 'homme de I'animal ? Voyons sa bouche, beaucoup moins
puissante que celle de ses cousins primates, voyons ses membres antérieurs, incapables de lui
servir a accélérer sa course en cas de fuite. Voyons, au bout de ses doigts, ses ongles
minuscules, si atrophiés qu'ils n'ont plus la moindre utilit¢ naturelle. Dans

, lorsque les Dieux ordonnérent & Epiméthée et Prométhée de distribuer aux
différentes espéces les qualités qu'ils avaient créées pour elles, Epiméthée, tout occupé a sa
tache de donner ses griffes et sa fourrure au lion, ses cornes au taureau, ses nageoires au
poisson... finit par oublier 'hnomme, et Prométhée, revenu inspecter le travail de son frere,
trouve 'homme nu, c'est-a-dire dépourvu de toute adaptation spécifique précise. Cette nudité,
on la retrouve dans un autre mythe, celui de la . Mangeant du fruit de la connaissance
du Bien et du Mal, quelle est la premiére découverte d'Adam et d'Eve ? Ils découvrirent qu'ils
¢taient nus, et se sentent alors submergés par la honte.

Il y a donc bien en I'homme une certaine sortie de la nature qui s'expérimente en
partie comme une perte, une dépravation. L'immense respect que vouent les cultures
primitives aux animaux et aux plantes (totem) peut étre lié a cette trés vive conscience
ressentie trés tot par I'étre humain que, contrairement aux animaux, il n'a pas exactement de
lieu qui lui soit propre dans la nature. Dés lors n'est-ce pas la la premiére raison de
I'angoisse, ce sentiment si spécifique a I'étre humain selon ? Sans doute,
avec l'angoisse, puis-je expérimenter ma liberté, mais cette liberté se présente d'abord a moi
sous les traits du dénuement, de 1'absolue pauvreté. L'angoisse, peur sans objet, peur qui nait
du sentiment de I'inconnu, de la prise de conscience du manque, du dénuement n'est-elle pas,
elle aussi, un signe trés sur de notre dénaturation ?

*

Cependant cette premiere approche du probléme est tout a fait incompléte. En
disant que I'homme est bel et bien dénaturé puisque contrairement aux autres animaux il ne
porte pas sur son corps d'adaptation spécifique, nous oublions de regarder la réalité telle
qu'elle se présente a nous. Loin d'étre le plus faible des animaux, I'homme semble au
contraire le plus puissant. Ne s'est-il pas répandu sur la surface de toute la Terre, n'est-il pas
mont¢ a I'assaut des cieux, descendu explorer les abimes ? En fait la « dénaturation » que 1'on
constate en analysant le corps de 'homme nu n'est absolument pas une dégénérescence, mais
bien le fruit d'une adaptation spécifique, quoiqu'il s'agisse d'une adaptation toute particuliere:
I'homme est I'animal qui a appris a se régler lui-méme.

Commencons par reprendre l'analyse de son corps: certes il n'a ni griffes, ni
fourrure, mais des mains et un cerveau qui lui permettent de fabriquer ces griffes qui lui font
défaut et d'aller chercher ainsi sur le dos de l'animal cette protection qui lui manque. La
puissance de 'homme est justement dans son imperfection: perfectible, il est aussi capable
d'apprendre. En ce sens I'homme n'apparait pas du tout comme un animal dénaturé, mais tout
au contraire comme un animal qui a, par rapport a ses cousins, augmenté sa nature.
Contemplons un instant le monde humain, nous verrons que la nature n'y a pas disparu. Non,
elle y est transformée, elle n'est plus que la mati¢re de I'univers que I'homme se construit.
C'est bien de bois que 1'on fait la charpente des toits, de pierre la hauteur de nos murs, de
sable le verre translucide de nos fenétres. Alors, sans doute autour de nous la nature est-elle
encore présente, mais elle n'est plus forme, elle est devenue simple maticre, la matiére de
notre activité.



1'étre qui
soumet la
nature a ses

propres fins.
remarquez
comment je me
permets de
prendre 3 ex a la
suite mais en
faisant TRES
COURT

L'homme sort
de
I'immédiateté
et entre dans
la voie de la
médiation

a la base de ce
processus, il y
a un rapport
spécifique au
temps:
I'ouverture de
la mémoire:
I'homme est
I'animal
historique.

Transition qui
synthétise la
2eme partie, ce
qui est
nécessaire, car
elle était tres

longue.

1l faut donc
rejeter la
problémati-
sation de la
2eme partie ici,
au début de la
3eme.

La condition
historique est
aussl une

L'homme est en ce sens non pas un animal dénaturé, mais un animal capable de
soumettre la nature autour de lui aux formes qu'il a choisi de créer. Ainsi, loin de s'abaisser
en deca de la nature animale, I'homme s'éléve mille pieds au-dessus d'elle. Nous pouvons
retrouver ici le mythe de Prométhée, qui, découvrant qu'Epiméthée n'avait pas distribué aux
hommes leur part de perfection, s'en va voler le feu, 'habileté artiste, aux Dieux. Et souvent,
lorsque I'homme a tenté de comprendre son statut si particulier dans la nature, il lui a fallu se
reconnaitre usurpateur. Pour I'Antiquité Grecque nous sommes ce que nous sommes parce
que a volé, pour 1'Antiquité juive, parce que ont transgressé une
interdiction de leur Seigneur. lui-méme n'est-il pas condamné a l'errance parce qu'il a
cru pouvoir se déclarer I'égal des Dieux aprés avoir conquis Troie grace a sa puissante
ingéniosité ?

Mais sur quoi exactement repose cette 'sur-nature' humaine ? Notre premicre
analyse n'était pas erronée: non, le corps humain ne dispose d'aucune adaptation spécifique
précise, directement déterminée a agir sur la nature. Mais c'est justement la qu'est sa force:
I'homme n'entre pas dans un rapport direct, immédiat, avec la nature, il est, comme le dit

, 'animal de la médiation. Sa puissance, contenue dans l'alliance de son cerveau qui
pense et de sa main qui fabrique des outils, est de repousser le temps de l'action; d'étre
capable, justement, de se confronter a cet inconnu qui ne l'inquicte, qui ne I'angoisse que
parce que justement il y pense. Et peu a peu, en interposant entre lui et la nature la puissance
de ses outils, l'intelligence de son langage, il la domine, la soumet a ses propres buts.

Et a la racine de cette aptitude a la médiation, il y a un rapport radicalement
différent au temps: parce que sa mémoire s'ouvre, il devient capable d'échapper au « piquet
de l'instant » ( ). Parce qu'il n'est plus prisonnier du présent sans cesse fuyant, il
peut tenter, essayer, échouer, reprendre, corriger ses erreurs. « Je ne sais qu'une chose, c'est
que je ne sais rien », disait Socrate. Oui, voila toute la puissance de I'homme. Car
expérimentant son ignorance, 'homme découvre aussitdt qu'il peut la combattre. A tatons
d'abord, et ce sont les instruments rudimentaires des premiers hominidés, ces pierres qu'ils
tailleront pendant des millénaires. Mais peu a peu, le long de générations successives ou
chacune apporte son innovation minuscule, 'homme va se mettre a grandir, justement grace a
cette mémoire qui lui permet de recevoir le savoir de ses ancétres et de le transmettre,
augmenté, a sa progéniture. Ainsi I'étre humain sort-il de la répétition perpétuelle, il entre
dans la voie du progres, la grande aventure de I'histoire.

Nous découvrons qu'il est nécessaire de revenir a la question de la nature
humaine. Comment 'homme pourrait il étre dénaturé alors que sa nature est de transformer
la nature tant en lui (c'est la morale, c'est la politique) que hors de lui (ce sont la technologie
et la science). Si I'hnomme semble au premier abord un animal dénaturé c'est parce que en lui
la nature s'ouvre a la conscience de soi, et ainsi a l'activité. La nature, en 'homme, se libére
de l'instinct, devient capable de se retourner sur elle-méme, de se penser elle-méme.

*

Et cependant, lorsqu'on regarde le cours de I'histoire humaine, on ne découvre pas
une évolution progressive, linéaire, un progrés continu au cours duquel 1'humanité,
augmentant son emprise sur la nature, apprend aussi a se gouverner elle-méme. L'histoire de
I'humanité, c'est aussi l'histoire de l'esclavage et de la guerre, l'histoire d'affrontements
permanents pour la puissance. Et si I'on descend au niveau de la vie individuelle, ne trouve-t-
on pas la aussi la violence et 1'égoisme érigés en régle, une violence dont I'homme ne peut se
défaire, mais seulement se prémunir en se soumettant a la pression de lois qui le surveillent
et le dirigent. L'homme en ce sens parait bien étre un animal maladif, incapable de supporter
véritablement le poids de I'ouverture de sa conscience. « Maudis soit le sol a cause de toi »
déclare le Dieu de la Gengése lorsqu'il découvre la transgression du premier homme et de la



condition
dangereuse.

Au centre du
probléme
humain, la
puissance de
son penchant
¢goiste

(remarquez que
la longue
citation de Kant

est analysée
dans les lignes

suivantes)

a la base du
dévoiement
humainily a
le fait qu'il
reste un
animal
pulsionnel,

donc pour ne
pas se
dénaturer, il
doit devenir
autonome,

régler ses
rapports a la
nature...

et se régler lui
méme.

premicre femme. L'homme serait-il au final une erreur de la nature ? Une impasse de
1'évolution par laquelle la vie, prenant conscience d'elle-méme, est vouée a s'effondrer dans la
démesure, a se dévorer elle-méme, a disparaitre ?
L'homme, nous dit
tout simplement parce que

autrement dit, quelle que soit le degré d'ouverture de sa conscience, I'homme reste au fond
animal (« penchant naturel »), et il partage en cela cette obsession de 1'animal pour sa propre
survie. Chez I'é¢tre humain l'instinct ne disparait donc pas tout a fait. Le comportement
s'ouvre effectivement a I'action formatrice de la culture, mais au fond, tout au fond, le cceur
de l'instinct, c'est-a-dire la pulsion, il ne s'en défait jamais. Il s'en défait si peu qu'elle reste
son moteur. La pente naturelle de 1'homme le conduit toujours vers lui-méme, dynamique
centripéte qui fait naitre en lui la démesure la plus grande; celle de ne plus se voir comme
une partie du tout, mais comme son centre. Ce probléme est si enraciné au cceur de
I'humanité qu'il est a 1'origine du mythe du Diable. Qui est en effet sinon un ange de
Dieu refusant de n'étre qu'un élément de la création divine, se rebellant contre 1'ordre de
lI'univers et se posant comme premier ? Nous retrouvons ici I'idée d'échapper a la nécessité
d'une régulation partagée, l'idée de se construire « un régime d'exception » pour soi-méme.

Mais a la racine de cette tendance, il n'y a pas seulement la nature pulsionnelle de
I'homme. Il y a I'union de cette nature pulsionnelle et de la conscience: 'homme a tout
aussi faim que I'animal, mais la forme que prend cette faim change radicalement parce que sa
conscience s'est ouverte. Rousseau fut a 1'époque moderne 1'un des premiers a analyser le
caractere intrinséquement corrupteur de toute civilisation: notre perfectibilité est « la cause
de tous les malheurs de I'homme », parce qu'en nous ¢levant a la perception du Bien, elle
nous ouvre aussi a la tentation du mal. L'animal est béte, sans doute, mais sa bétise est aussi
ce qui le préserve du déséquilibre et le confine dans la tranquillité. Tout cela est en fait fort
simple. Prenons I'exemple de l'agressivité: chez I'animal, elle est le fruit naturel de
l'impulsion vitale (la faim du prédateur, ou I'ardeur de 1'excitation sexuelle qui pousse le male
au combat), mais elle est aussi régulée par l'instinct: il suffit qu'au cours de I'affrontement un
des deux combattants montre des signes de soumission, et le combat prend fin. Quel
différence avec 1'homme. Voyez quel est le point de départ de cette
guerre a mort entre deux civilisations, sinon le rapt dune femme (Héléne) par un Prince
Troyen (Paris). Lorsque 1'agression se déclenche en I'homme, nul mécanisme naturel ne la
commande, alors elle peut enfler, démesurément.

L'homme n'étant plus réglé par la nature, il doit se régler lui méme. Le vrai nom de
la liberté humaine est donc I'autonomie. N'étant plus commandé par l'instinct, il doit se
donner a lui méme les lois de son action. L'homme est condamné a la mesure. Mais cette
mesure, il doit la construire, et tenter de la partager avec ses semblables. Bien sur, I'humanité
en a pris conscience depuis peu, il s'agit de réguler notre rapport a la nature. En effet,
capables d'augmenter notre puissance vis a vis de la nature, nous voild aujourd'hui
confrontés, avec la pollution générée par notre activité, a la nécessité d'en mesurer les effets
néfastes et de nous modérer. Capables d'augmenter la puissance de leurs armes, les voila
aujourd'hui confrontés avec une puissance de feu telle qu'en détruisant 1'ennemi elle réduit a
néant en méme temps le champ de bataille, et leur fait courir le risque de périr eux mémes.
Oui, en ignorant I'ordre de la nature, I'homme risque de devenir un étre dénaturé, mais
quelle splendide vocation que la sienne, celle de devenir le jardinier de la Terre, de veiller au
bon ordre de cet immense écosystéme qu'il ne cesse de mieux comprendre.

Mais cette analyse n'est pas valable que pour la dimension technologique de
lI'existence humaine. Dans le champ des rapports humains, 1'hubris guette, elle guette
toujours. Ce risque de la démesure, risque de retomber

, nous le rencontrons dans l'amour, dans la coopération sociale, partout ou
I'homme, confronté a ses semblables est aussi confronté a la tentation de «



Donc s'ily a
une nature
humaine, elle
consiste a se
confronter a la
nécessité de
se donner des
lois

Conclusion
1./ récapituler le
devoir

2./ donner sa
solution.

» ( ). Et ne nous y trompons pas, le point commun
principal qui permet de regrouper toutes les religions humaines, c'est cette préoccupation
pour la loi, pour la nécessité de réguler le comportement humain. Au coeur de I'humanité, il y
a donc la raison, la faculté législatrice de I'esprit humain. Le Dieu unique des Juifs, des
chrétiens et des Musulmans est un Dieu qui ordonne, commande, fixe pour I'homme des lois
dont il ne doit pas sortir. Mais Bouddha (bouddhisme), Obatala (Yoruba), Shiva ou Vishnou
(hindouisme) sont eux aussi de tels législateurs. Le croyant renverra donc cette régulation a
un Dieu ou a un Prophéte, l'athée affirmera qu'elle ne sort en fait que de la téte des hommes,
mais tous deux reconnaitrons que s'il ne se reégle pas lui-méme en usant de sa raison,
I'homme est un animal perdu.

Commengant par une analyse du corps humain et de son défaut d'adaptation naturelle
immédiate, nous avons cependant pu comprendre que I'étre humain, loin d'étre un animal
dénaturé est au contraire un animal qui franchit un stade essentiel de I'évolution de la vie en
s'élevant au niveau de la conscience de soi, du monde, et de ses semblables. Néanmoins,
I'homme est bien, et pour cette raison mé€me, l'animal qui sans cesse court le risque de se
dénaturer, parce que au cceur de son effort pour se civiliser, c'est encore une passion
puissamment animale qui le posseéde: cet instinct de survie si fortement planté en lui et par
lequel il se pose comme le centre de toute chose.

Dé¢s lors la vie humaine est comparable a celle d'un danseur de corde: a gauche, le
risque de s'effondrer dans l'ivresse pulsionnelle destructrice et insensée; a droite, le danger de
se laisser paralyser par une loi si sévere qu'elle chatre 'homme de ses désirs... mais devant
lui, le fil tendu, le fil mince et si dense pourtant de 1'avenir. La dénaturation ne nous définit
pas. Elle nous menace. Elle est I'amertume qui reste sur la langue de celui qui a gotité du fruit
de la connaissance du Bien et du Mal. Mais chaque fois que, usant de sa raison, I'homme
revient sur ses erreurs, et apprend, par les efforts conjugué de sa conscience morale et de sa
science a s'élever dans la connaissance de la loi, il se rend plus libre, plus profond, et éleve la
nature d'un cran supplémentaire. Car en 1'homme se déroule la grande aventure: celle de la
nature parvenant a la conscience de soi-méme.



