
Dans cette dissertation,

< une colonne à gauche récapitule le cours du devoir et vous donne en italique et en petit caractères les 
remarques relatives à la méthode.

Dans le devoir lui-même, vous trouverez
> en GRAS les concepts (un concept central par paragraphe)
< en rouge les phrases ou expressions qui montrent au lecteur que le propos est organisé et répond 
bien à la question posée. 
< et en vert les références aux philosophes, les citations et les références culturelles. 
Dans vos propres devoirs, par contre, vous devrez toujours écrire avec une seule couleur d'encre.

L'être humain n'est-il qu'un animal dénaturé ?

Accroche

Sujet
définition – 
« homme »

« dénaturé »

problémati-
que

annonce de 
plan

Présentation de 
la première 
partie

l'homme
a perdu 
l'instinct

« Entre  tant  de merveilles  du monde,  la  grande merveille  c'est  l'homme » affirme
Sophocle. N'est-il pas celui qui ne se contente pas de vivre des fruits de la terre, mais laboure
ses flancs pour en tirer sa nourriture, creuse ses entrailles pour y chercher le métal dont il
fera ses outils. Animal intelligent, industrieux, entreprenant... Non vraiment, on ne voit pas
en quoi l'homme pourrait bien être un animal dénaturé. 

Commençons par définir l'être humain. Il est bien un animal, un mammifère, primate,
proche cousin du chimpanzé avec lequel il partage plus de 99 pour-cents de son patrimoine
génétique. Mais un simple coup d'œil jeté dans le monde autour de nous nous permet de
constater qu'il a notamment développé une emprise inouïe sur la nature, et cela parce qu'il est
le seul animal à s'être élevé au niveau du langage et de la maîtrise technique. Donc s'il fallait
caractériser le rapport de l'homme à sa nature animale, il semblerait qu'on doive affirmer
qu'il  a  augmenté,  approfondi  cette  nature.  Or  que  signifie  l'adjectif  « dénaturé »  ?
N'indique-t-il pas au contraire que cette évolution de l'homme a altéré, voire corrompu,
perverti sa nature ? En quoi, encore une fois, un tel progrès évolutif implique-t-il une
dénaturation ? Ne devrions nous pas dire au contraire que l'être humain est l'animal
qui se hausse au-dessus de sa propre nature ?  Le problème, au fond, n'est-il pas que
l'homme étant libéré de l'instinct devient un animal, le seul, condamné à se régler lui
même ?  Mais  alors  ne  court-il  pas  aussi  le  risque  de  la  perversion ?  N'est-il  pas
confronté  au  danger  du  déséquilibre,  à  la  tentation  de  construire  cette  régulation
autour  de  sa  seule  personne,  de  devenir  « le  tyran  de  lui-même  et  de  la  nature »
(Rousseau) ?  

Nous verrons dans une première partie que l'homme paraît effectivement au premier
abord le moins adapté, le plus faible des animaux. Mais nous montrerons ensuite qu'il ne doit
cette apparence qu'au fait qu'il a pris une route radicalement nouvelle dans la nature, celle de
la conscience de soi. Nous verrons alors que cette évolution, si elle élève la puissance de
l'homme, lui fait aussi effectivement courir un risque nouveau: celui de la chute, qui n'est
plus un simple retour en arrière, mais l'effondrement dans la régression, la perversité.  

*
*      *

Pour commencer il est important de signaler qu'effectivement l'homme n'est pas un
animal comme les autres. En effet, comme le dit  Rousseau, contrairement à l'animal « qui
est au bout de quelques mois ce qu'il sera toute sa vie et son espèce au bout de mille ans
ce qu'elle était la première année de ces mille ans », l'homme ne dispose pas, dans sa
nature,  de  moyens  d'adaptation  immédiats  à  son  milieu  naturel.  L'animal,  au  contraire,
dispose d'un corps qui porte les marques de cette adaptation spécifique (griffes, fourrure,



C'est-à-dire
qu'il
a perdu
l'adaptation 
immédiate à 
la nature

la situation 
humaine
face à la 
nature, une 
situation 
angoissante

une dernière 
phrase montre 
que je suis en 
étroite liaison 
avec le sujet

Transition qui 
montre les 
limites de la 
première partie

puis pose une 
série de 
questions
l'homme 
bénéficie en 
fait d'une 
autre 
adaptation

la 
perfectibilité

au cœur de la 
nature 
humaine, 
l'activité

écailles,  nageoires),  mais,  en  outre,  son  comportement  obéit  pour  la  plus  large  part  au
mécanisme du déclenchement instinctif.  En ce sens on peut bien affirmer que l'homme est
un animal dénaturé. 

En  effet,  si l'adaptation définit  la  capacité  d'un  corps  vivant  à  développer  des
aptitudes lui permettant d'occuper une niche écologique, comment ne pas mesurer au premier
abord l'immense fossé qui sépare l'homme de l'animal ? Voyons sa bouche, beaucoup moins
puissante que celle de ses cousins primates, voyons ses membres antérieurs, incapables de lui
servir  à  accélérer  sa  course  en  cas  de  fuite.  Voyons,  au  bout  de  ses  doigts,  ses  ongles
minuscules,  si  atrophiés  qu'ils  n'ont  plus  la  moindre  utilité  naturelle.  Dans  le  mythe de
Prométhée,  lorsque  les  Dieux  ordonnèrent  à  Epiméthée  et  Prométhée  de  distribuer  aux
différentes espèces les qualités qu'ils avaient créées pour elles, Épiméthée, tout occupé à sa
tâche de donner ses griffes et sa fourrure au lion, ses cornes au taureau, ses nageoires au
poisson... finit par oublier l'homme, et Prométhée, revenu inspecter le travail de son frère,
trouve l'homme nu, c'est-à-dire dépourvu de toute adaptation spécifique précise. Cette nudité,
on la retrouve dans un autre mythe, celui de la Genèse. Mangeant du fruit de la connaissance
du Bien et du Mal, quelle est la première découverte d'Adam et d'Eve ? Ils découvrirent qu'ils
étaient nus, et se sentent alors submergés par la honte. 

Il y a donc bien  en l'homme une certaine sortie de la nature qui s'expérimente en
partie  comme  une  perte,  une  dépravation.  L'immense  respect  que  vouent  les  cultures
primitives  aux animaux et  aux plantes  (totem)  peut  être  lié  à  cette  très  vive  conscience
ressentie très tôt par l'être humain que, contrairement aux animaux, il n'a pas exactement de
lieu  qui  lui  soit  propre  dans  la  nature.  Dès  lors  n'est-ce  pas  là  la  première  raison  de
l'angoisse, ce sentiment si spécifique à l'être humain selon Jean Paul Sartre ? Sans doute,
avec l'angoisse, puis-je expérimenter ma liberté, mais cette liberté se présente d'abord à moi
sous les traits du dénuement, de l'absolue pauvreté. L'angoisse, peur sans objet, peur qui naît
du sentiment de l'inconnu, de la prise de conscience du manque, du dénuement n'est-elle pas,
elle aussi, un signe très sur de notre dénaturation ?  

*
* *

Cependant cette première approche du problème est tout à fait incomplète.  En
disant que l'homme est bel et bien dénaturé puisque contrairement aux autres animaux il ne
porte pas sur son corps d'adaptation spécifique,  nous oublions de regarder la réalité telle
qu'elle  se  présente  à  nous.  Loin  d'être  le  plus  faible  des  animaux,  l'homme  semble  au
contraire le plus puissant. Ne s'est-il pas répandu sur la surface de toute la Terre, n'est-il pas
monté à l'assaut des cieux, descendu explorer les abîmes ? En fait la « dénaturation » que l'on
constate en analysant le corps de l'homme nu n'est absolument pas une dégénérescence, mais
bien le fruit d'une adaptation spécifique, quoiqu'il s'agisse d'une adaptation toute particulière:
l'homme est l'animal qui a appris à se régler lui-même. 

Commençons  par  reprendre  l'analyse  de  son  corps:  certes  il  n'a  ni  griffes,  ni
fourrure, mais des mains et un cerveau qui lui permettent de fabriquer ces griffes qui lui font
défaut et d'aller chercher ainsi sur le dos de l'animal cette protection qui lui manque. La
puissance de l'homme est justement dans son imperfection: perfectible, il est aussi capable
d'apprendre. En ce sens l'homme n'apparaît pas du tout comme un animal dénaturé, mais tout
au  contraire  comme  un  animal  qui  a,  par  rapport  à  ses  cousins,  augmenté  sa  nature.
Contemplons un instant le monde humain, nous verrons que la nature n'y a pas disparu. Non,
elle y est transformée, elle n'est plus que la matière de l'univers que l'homme se construit.
C'est bien de bois que l'on fait la charpente des toits, de pierre la hauteur de nos murs, de
sable le verre translucide de nos fenêtres. Alors, sans doute autour de nous la nature est-elle
encore présente, mais elle n'est plus forme, elle est devenue simple matière, la matière de
notre activité. 



l'être qui 
soumet la 
nature à ses 
propres fins.
remarquez 
comment je me 
permets de 
prendre 3 ex à la
suite mais en 
faisant TRES 
COURT

L'homme sort 
de 
l'immédiateté 
et entre dans 
la voie de la 
médiation

à la base de ce
processus, il y
a un rapport 
spécifique au 
temps: 
l'ouverture de 
la mémoire: 
l'homme est 
l'animal 
historique.

Transition qui  
synthétise la 
2ème partie, ce 
qui est 
nécessaire, car 
elle était très 
longue. 

Il faut donc 
rejeter la 
problémati-
sation de la 
2ème partie ici, 
au début de la 
3ème. 

La condition 
historique est 
aussi une 

L'homme est en ce sens non pas un animal dénaturé, mais un animal capable de
soumettre la nature autour de lui aux formes qu'il a choisi de créer. Ainsi, loin de s'abaisser
en deçà de la nature animale, l'homme s'élève mille pieds au-dessus d'elle. Nous pouvons
retrouver ici le mythe de Prométhée, qui, découvrant qu'Epiméthée n'avait pas distribué aux
hommes leur part de perfection, s'en va voler le feu, l'habileté artiste, aux Dieux. Et souvent,
lorsque l'homme a tenté de comprendre son statut si particulier dans la nature, il lui a fallu se
reconnaître usurpateur. Pour l'Antiquité Grecque nous sommes ce que nous sommes parce
que Prométhée a volé, pour l'Antiquité juive, parce que Ève et Adam ont transgressé une
interdiction de leur Seigneur. Ulysse lui-même n'est-il pas condamné à l'errance parce qu'il a
cru  pouvoir  se  déclarer  l'égal  des  Dieux  après  avoir  conquis  Troie  grâce  à  sa  puissante
ingéniosité ? 

Mais sur quoi exactement repose cette  'sur-nature'  humaine ?  Notre première
analyse n'était pas erronée: non, le corps humain ne dispose d'aucune adaptation spécifique
précise, directement déterminée à agir sur la nature. Mais c'est justement là qu'est sa force:
l'homme n'entre pas dans un rapport direct, immédiat, avec la nature, il est, comme le dit
Hegel, l'animal de la  médiation. Sa puissance, contenue dans l'alliance de son cerveau qui
pense et  de sa main qui fabrique des outils,  est  de repousser  le temps de l'action;  d'être
capable, justement, de se confronter à cet inconnu qui ne l'inquiète, qui ne l'angoisse que
parce que justement il y pense. Et peu à peu, en interposant entre lui et la nature la puissance
de ses outils, l'intelligence de son langage, il la domine, la soumet à ses propres buts. 

Et  à  la  racine  de  cette aptitude  à  la  médiation,  il  y  a  un  rapport  radicalement
différent au temps: parce que sa mémoire s'ouvre, il devient capable d'échapper au « piquet
de l'instant » (Nietzsche). Parce qu'il n'est plus prisonnier du présent sans cesse fuyant, il
peut tenter, essayer, échouer, reprendre, corriger ses erreurs. « Je ne sais qu'une chose, c'est
que  je  ne  sais  rien »,  disait  Socrate.  Oui,  voilà  toute  la  puissance  de  l'homme.  Car
expérimentant son ignorance, l'homme découvre aussitôt qu'il peut la combattre. A tâtons
d'abord, et ce sont les instruments rudimentaires des premiers hominidés, ces pierres qu'ils
tailleront pendant des millénaires. Mais peu à peu, le long de générations successives où
chacune apporte son innovation minuscule, l'homme va se mettre à grandir, justement grâce à
cette  mémoire  qui  lui  permet  de  recevoir  le  savoir  de  ses  ancêtres  et  de  le  transmettre,
augmenté, à sa progéniture. Ainsi l'être humain sort-il de la répétition perpétuelle, il entre
dans la voie du progrès, la grande aventure de l'histoire.   

Nous  découvrons  qu'il  est  nécessaire  de  revenir  à  la  question  de  la  nature
humaine. Comment l'homme pourrait il être dénaturé alors que sa nature est de transformer
la nature tant en lui (c'est la morale, c'est la politique) que hors de lui (ce sont la technologie
et la science). Si l'homme semble au premier abord un animal dénaturé c'est parce que en lui
la nature s'ouvre à la conscience de soi, et ainsi à l'activité. La nature, en l'homme, se libère
de l'instinct, devient capable de se retourner sur elle-même, de se penser elle-même. 

*
* *

Et cependant, lorsqu'on regarde le cours de l'histoire humaine, on ne découvre pas
une  évolution  progressive,  linéaire,  un  progrès  continu  au  cours  duquel  l'humanité,
augmentant son emprise sur la nature, apprend aussi à se gouverner elle-même. L'histoire de
l'humanité,  c'est  aussi  l'histoire  de  l'esclavage  et  de  la  guerre,  l'histoire  d'affrontements
permanents pour la puissance. Et si l'on descend au niveau de la vie individuelle, ne trouve-t-
on pas là aussi la violence et l'égoïsme érigés en règle, une violence dont l'homme ne peut se
défaire, mais seulement se prémunir en se soumettant à la pression de lois qui le surveillent
et le dirigent.  L'homme en ce sens paraît bien être un animal maladif, incapable de supporter
véritablement le poids de l'ouverture de sa conscience. « Maudis soit le sol à cause de toi »
déclare le Dieu de la Genèse lorsqu'il découvre la transgression du premier homme et de la



condition 
dangereuse.

Au centre du 
problème 
humain, la 
puissance de 
son penchant 
égoïste

(remarquez que 
la longue 
citation de Kant 
est analysée 
dans les lignes 
suivantes)

à la base du 
dévoiement 
humain il y a 
le fait qu'il 
reste un 
animal 
pulsionnel, 

donc pour ne 
pas se 
dénaturer, il 
doit devenir 
autonome, 

régler ses 
rapports à la 
nature...

et se régler lui
même.

première  femme.  L'homme  serait-il  au  final  une  erreur  de  la  nature  ?  Une  impasse  de
l'évolution par laquelle la vie, prenant conscience d'elle-même, est vouée à s'effondrer dans la
démesure, à se dévorer elle-même, à disparaître ? 

L'homme, nous dit  Emmanuel Kant, « abuse toujours de sa liberté à l'égard de
ses semblables », tout simplement parce que « son penchant naturel à l'égoïsme le pousse
à se réserver, dans toute la mesure du possible, un régime d'exception pour lui-même ».
autrement dit, quelle que soit le degré d'ouverture de sa conscience, l'homme reste au fond
animal (« penchant naturel »), et il partage en cela cette obsession de l'animal pour sa propre
survie.  Chez  l'être  humain  l'instinct  ne  disparaît  donc  pas  tout  à  fait.  Le  comportement
s'ouvre effectivement à l'action formatrice de la culture, mais au fond, tout au fond, le cœur
de l'instinct, c'est-à-dire la pulsion, il ne s'en défait jamais. Il s'en défait si peu qu'elle reste
son moteur. La pente naturelle de l'homme le conduit toujours vers lui-même,  dynamique
centripète qui fait naître en lui la démesure la plus grande; celle de ne plus se voir comme
une  partie  du  tout,  mais  comme  son  centre.  Ce  problème  est  si  enraciné  au  cœur  de
l'humanité qu'il est à l'origine du mythe du Diable. Qui est en effet Lucifer sinon un ange de
Dieu refusant de n'être qu'un élément de la création divine, se rebellant contre l'ordre de
l'univers et se posant comme premier ? Nous retrouvons ici l'idée d'échapper à la nécessité
d'une régulation partagée, l'idée de se construire « un régime d'exception » pour soi-même. 

Mais à la racine de cette tendance, il n'y a pas seulement la nature pulsionnelle de
l'homme. Il y a  l'union de cette nature pulsionnelle et de la conscience: l'homme a tout
aussi faim que l'animal, mais la forme que prend cette faim change radicalement parce que sa
conscience s'est ouverte.  Rousseau fut à l'époque moderne l'un des premiers à analyser le
caractère intrinsèquement corrupteur de toute civilisation: notre perfectibilité est  « la cause
de tous les malheurs de l'homme », parce qu'en nous élevant à la perception du Bien, elle
nous ouvre aussi à la tentation du mal. L'animal est bête, sans doute, mais sa bêtise est aussi
ce qui le préserve du déséquilibre et le confine dans la tranquillité. Tout cela est en fait fort
simple.  Prenons  l'exemple  de  l'agressivité:  chez  l'animal,  elle  est  le  fruit  naturel  de
l'impulsion vitale (la faim du prédateur, ou l'ardeur de l'excitation sexuelle qui pousse le mâle
au combat), mais elle est aussi régulée par l'instinct: il suffit qu'au cours de l'affrontement un
des  deux  combattants  montre  des  signes  de  soumission,  et  le  combat  prend  fin.  Quel
différence  avec  l'homme.  Voyez  l'Iliade d'Homère, quel  est  le  point  de  départ  de  cette
guerre à mort entre deux civilisations, sinon le rapt d'une femme (Hélène) par un Prince
Troyen (Paris). Lorsque l'agression se déclenche en l'homme, nul mécanisme naturel ne la
commande, alors elle peut enfler, démesurément. 

L'homme n'étant plus réglé par la nature, il doit se régler lui même. Le vrai nom de
la liberté humaine est  donc  l'autonomie.  N'étant plus commandé par l'instinct,  il  doit  se
donner à lui même les lois de son action. L'homme est condamné à la mesure. Mais cette
mesure, il doit la construire, et tenter de la partager avec ses semblables. Bien sur, l'humanité
en  a  pris  conscience  depuis  peu,  il  s'agit  de  réguler  notre  rapport  à  la  nature.  En effet,
capables  d'augmenter  notre  puissance  vis  à  vis  de  la  nature,  nous  voilà  aujourd'hui
confrontés, avec la pollution générée par notre activité, à la nécessité d'en mesurer les effets
néfastes et de nous modérer. Capables d'augmenter la puissance de leurs armes, les voilà
aujourd'hui confrontés avec une puissance de feu telle qu'en détruisant l'ennemi elle réduit à
néant en même temps le champ de bataille, et leur fait courir le risque de périr eux mêmes.
Oui, en ignorant l'ordre de la nature, l'homme risque de devenir un être dénaturé, mais
quelle splendide vocation que la sienne, celle de devenir le jardinier de la Terre, de veiller au
bon ordre de cet immense écosystème qu'il ne cesse de mieux comprendre.

Mais  cette  analyse  n'est  pas  valable  que  pour la  dimension  technologique  de
l'existence  humaine.  Dans  le  champ  des  rapports  humains,  l'hubris  guette,  elle  guette
toujours.  Ce risque de la  démesure,  risque de retomber  « plus bas que la  bête même »
(Rousseau),  nous  le  rencontrons  dans  l'amour,  dans  la  coopération  sociale,  partout  où
l'homme, confronté à ses semblables est aussi confronté à la tentation de « se réserver un



Donc s'il y a 
une nature 
humaine, elle 
consiste à se 
confronter à la
nécessité de 
se donner des 
lois

Conclusion
1./ récapituler le
devoir

2./ donner sa 
solution. 

régime d'exception pour lui-même » (Kant). Et ne nous y trompons pas, le point commun
principal qui permet de regrouper toutes les religions humaines, c'est cette préoccupation
pour la loi, pour la nécessité de réguler le comportement humain. Au cœur de l'humanité, il y
a donc la  raison, la faculté législatrice de l'esprit humain.  Le Dieu unique des Juifs, des
chrétiens et des Musulmans est un Dieu qui ordonne, commande, fixe pour l'homme des lois
dont il ne doit pas sortir.  Mais Bouddha (bouddhisme), Obatala (Yoruba), Shiva ou Vishnou
(hindouisme) sont eux aussi de tels législateurs. Le croyant renverra donc cette régulation à
un Dieu ou à un Prophète, l'athée affirmera qu'elle ne sort en fait que de la tête des hommes,
mais  tous  deux  reconnaitrons  que  s'il  ne  se  règle  pas  lui-même  en  usant  de  sa  raison,
l'homme est un animal perdu. 

*
*        *

Commençant par une analyse du corps humain et de son défaut d'adaptation naturelle
immédiate, nous avons cependant pu comprendre que l'être humain, loin d'être un animal
dénaturé est au contraire un animal qui franchit un stade essentiel de l'évolution de la vie en
s'élevant au niveau de la conscience de soi, du monde, et de ses semblables. Néanmoins,
l'homme est bien, et pour cette raison même, l'animal qui sans cesse court le risque de se
dénaturer,  parce  que  au  cœur  de  son  effort  pour  se  civiliser,  c'est  encore  une  passion
puissamment animale qui le possède: cet instinct de survie si fortement planté en lui et par
lequel il se pose comme le centre de toute chose. 

Dès lors la vie humaine est comparable à celle d'un danseur de corde: à gauche, le
risque de s'effondrer dans l'ivresse pulsionnelle destructrice et insensée; à droite, le danger de
se laisser paralyser par une loi si sévère qu'elle châtre l'homme de ses désirs... mais devant
lui, le fil tendu, le fil mince et si dense pourtant de l'avenir. La dénaturation ne nous définit
pas. Elle nous menace. Elle est l'amertume qui reste sur la langue de celui qui a goûté du fruit
de la connaissance du Bien et du Mal. Mais chaque fois que, usant de sa raison, l'homme
revient sur ses erreurs, et apprend, par les efforts conjugué de sa conscience morale et de sa
science à s'élever dans la connaissance de la loi, il se rend plus libre, plus profond, et élève la
nature d'un cran supplémentaire. Car en l'homme se déroule la grande aventure: celle de la
nature parvenant à la conscience de soi-même. 


