
 Enquête 2 : La vie humaine a-t-elle un sens ?
. 

COURS n°3 : ce qui donne un sens à la vie, c’est

 de rechercher le bien

Nous laissons donc derrière nous notre cours n°2, où la sociologie comme la psychologie
ont remis en cause notre existence de sujet libre et responsable. Certes ce cours nous a permis de
prendre la mesure du poids de la norme sociale et du conformisme, mais cela ne signifie pas que
l’homme  n’est  qu’une  machine  sociale.  Freud  lui-même,  qui  pourtant  montre  combien  le
déterminisme social s’inscrit jusque dans les profondeurs de notre psychologie nous invite pourtant
à « entrer en nous mêmes ». Alors nous allons revenir vers Socrate et Descartes, retrouver l’effort
philosophique de penser par nous-même, voir jusqu’où peut  nous mener l’idée que malgré les
déterminismes nous sommes capables de nous efforcer de nous en libérer et de penser par nous-
mêmes. 

Ma  vie,  puisque  je  veux  croire  qu’elle  m’appartient  me  présente  alors  une  question
essentielle : « toi, qui t’affirmes comme sujet libre, capable de penser par toi-même, de choisir, et
de décider, dans quelle direction veux-tu te diriger ? Quel est le sens de ta vie ? » 

Qu’avons-nous appris,  pour l’instant ? Nous savons,  tout d’abord, que contrairement à
l’animal, dont la vie individuelle est déterminée par la logique naturelle de son espèce, l’humain,
lui, n’est plus commandé par l’instinct. La vie humaine semble être, par rapport à la vie animale,
un non-sens. Le désir, ouvert à tout, ne fait signe vers rien. « Abîme sans fond que rien ne peut
combler », il vise un objet, « le bonheur », qui n’est jamais définit car il est tout,  la satisfaction de
« toutes les inclinations ». Dès lors, comme le dit Platon, la vie humaine semble absurde comme le
tonneau des Danaïdes, qu’il faut toujours remplir alors qu’il ne cesse de se vider

Comment les philosophes se sont-ils sortis de cette impasse ? En revenant à la question
essentielle : « connais-toi toi-même ». Toi, l’humain, n’as tu pas une nature qui te soit propre ?
Commence par répondre à cette question, quelle est ta nature ?, et alors tu verras peut être s’ouvrir
la direction de ton accomplissement devant toi. Au début de notre année nous avons découvert le
concept de conatus. Au centre de ce concept il y a une dynamique : « faire tout ce qui est en mon
pouvoir pour persévérer dans mon être ». La grande question est donc de savoir quel « être » je
suis.  « Qui  suis-je ? »,  que  l’on  peut  formuler  aussi  à  la  manière  d’Aristote,  et  de  toute  la
philosophie antique : quelle est ma nature ? Il y a en effet chez Aristote l’idée que tout être vivant a
pour vocation principale de s’actualiser, de passer de la puissance à l’acte. Ainsi la graine devient
arbre, le fœtus devient cheval, lion, etc.  Si nous parvenons à déterminer ce que l’être humain est
par nature, alors nous sortirons au moins du caractère insensé de la vie humaine : nous aurons une
direction, notre direction à nous, celle qui serait propre à l’espèce humaine.  Ainsi Sénèque nous
met en garde : pour accomplir ton existence, commence par faire la distinction entre ce que tu es, et
ce que tu n’es pas. 

Une fois que tu sauras ce que tu dois devenir, tu auras la cible. Cette cible, les philosophes
de l’Antiquité l’appelaient non pas le bonheur, mais le souverain bien (summum bonum). L’idée
du souverain bien est qu’il existerait un bien suprême, au dessus de tous les autres et auquel tous
les autres seraient subordonnés. Si l’être humain veut échapper au désespoir du non-sens, il ne
pourra  le  faire  qu’en  déterminant  ce  qu’est  sa  nature,  et  quelle  voie  il  doit  prendre  pour
l’accomplir. Il s’agit donc de déterminer ce qu’est le souverain bien, et quel est le chemin pour y
parvenir. 

Or cette recherche est compliquée par une dimension de l’existence humaine : la dimension
morale. 



1.  / La dimension morale de l’existence humaine  

Toute cette partie peut être contenue dans un tableau, que voici, et dont les sous-parties ne sont que
le commentaire.

Les formes que
 peut prendre
 l'action 
humaine

LA
CONTRAINTE 

(la violence)

LE DEVOIR (l'OBLIGATION)
L'IMPULSION
 LE DEVOIR

MORAL
LA PRUDENCE

Comment se 
déroule l'action

Je fais parce qu'on
me force

Je fais parce que je 
sens que je le dois

Je fais parce que  
c’est dans mon 
intérêt

Je fais parce 
qu'une impulsion
m'emporte

Quel est la fin  
de l'action, le 
but poursuivi

La réalisation de 
la volonté 
D'AUTRUI donc
- de son PLAISIR
(Ex : le viol)
-  de  son
BONHEUR  (Ex :
Eumée et Ulysse)
- de sa conception
du  BIEN  (Ex :  la
conversion forcée)

LE BIEN 

c'est-à-dire  l'idée
d'une  harmonie
universelle

MON
BONHEUR

c'est-à-dire  la
satisfaction
harmonieuse  de
tous  mes
penchants

MON PLAISIR

c'est-à-dire  la
satisfaction  de
mon penchant du
moment

L'action est-
elle 
volontaire ?

NON  car  on  m'y
force

NON
la

morale
héritée 

OUI
l’Éthique

OUI  car  je  l'ai
décidée  par  un
choix rationnel

NON car  je  suis
emporté
passivement  par
mon impulsion

A) L’être humain est un être de liberté

1 -l’être humain n’est pas fait pour la contrainte

Ici nous nous intéressons à la colonne située sur le coté gauche du tableau

- la contrainte : ici quelqu’un a pris le pouvoir sur moi et me nie en tant que conatus. Mon activité
n’a plus pour but de me permettre de persévérer dans mon être. Je ne suis plus qu’un instrument au
service de la volonté de quelqu’un d’autre. Ma nature d’être humain est donc totalement niée. La
contrainte peut prendre trois grandes formes :

1. l’esclavage : ici un autre humain s’est fait mon maître en me soumettant par la violence. Je
ne suis plus pour lui un être humain, mais un instrument animé, une sorte de machine qui
n’a pas de valeur propre, mais ne vaut que tant qu’elle se plie à sa volonté. 

Exemple : 12 years a slave, Steeve Mc Queen

2. La tyrannie : c’est très proche de l’esclavage,  mais ici on se situe non pas à un niveau
interpersonnel (rapport du maître et de l’esclave), mais à un niveau politique. Le tyran est
un chef d’Etat qui n’a aucun respect pour ses sujets. Dans la tyrannie les sujets n’ont aucun
droit, et que le tyran s’arroge la liberté de faire tout ce qu’il veut. 

Exemple : Dans La Chartreuse de Parme, Stendhal raconte comment sur simple
décision le Prince de Parme peut choisir d’emprisonner et de mettre à mort

n’importe lequel de ses sujets selon son bon plaisir.



3. La soumission mentale : c’est ce qu’on trouve à l’œuvre dans les dérives sectaires. On est
très  proche de l’esclavage à  ceci  prêt  que dans la  soumission mentale  les  chaînes sont
inutiles. En effet l’individu a été endoctriné au point de perdre toute capacité de penser par
lui-même. Il est fanatisé, sa pensée est littéralement branchée sur la matrice idéologique qui
lui fournit toutes ses idées et commande toutes ses actions. 

Exemple : le film documentaire Holly Hell

2- l’être humain n’est pas fait pour l’impulsion (rappel)

Ici nous nous intéressons à la colonne située tout à droite du tableau

Cela nous l’avons déjà vu très longuement. L’animal est impulsif, et cela lui va très bien, parce que
son corps est fait pour porter l’impulsion jusqu’à son terme, grâce à l’instinct. Il est ainsi soumis à
une stricte nécessité, celle de la logique de son espèce. Chez l'animal, la volonté est avant tout une
volonté de l'espèce, et la volonté de l'animal, si elle est individuelle et particulière, n'est cependant
pas tout à fait singulière, parce que c'est toujours sous la forme de l'impulsion propre à son espèce
que se manifeste la volonté d'un animal.  Et ainsi ce que nous appelons « animal en liberté » est
simplement un animal aveuglement soumis à sa nature. 

Chez  l’animal,  nous  dit  Sartre,  l’essence  (l’espèce)  précède  l’existence.  Chez  l’être
humain, au contraire, l’existence précède l’essence. Nous sommes des animaux dont l’être n’est pas
définit dès notre naissance. Nous sommes ouverts au possible, au choix. Donc lorsque notre corps
éprouve une excitation, lorsque nos pulsions biologiques se manifestent, nous ne sommes pas pris
par une nécessité naturelle d’agir de telle ou telle manière. 

Comme le dit Bergson, chez l’animal les fonctions biologiques sont déterminées, mais les
actions corporelles  qui  vont permettre  la bonne marche de ces fonctions  biologiques  sont  tout
autant déterminées. Au contraire, chez l’homme les fonctions biologiques sont déterminées, mais
notre cerveau, plus développé, devient un organe « de choix », capable de choisir et de définir toute
une gamme d’actions possibles. 

Dès lors, un être humain qui se laisserait conduire par ses impulsions « retomberait plus
bas que la bête même », comme le dit Rousseau. Nous ne sommes pas faits pour répondre à nos
excitations quand elles se présentent. Cela, nous l’appelons de deux mots : le caprice et la licence,
ou fausse liberté. 

3 – l’être humain est fait pour la liberté

En résumé, l’être humain n’est fait ni pour être l’esclave d’un autre, ni pour être l’esclave 
de ses propres pulsions. Il y a deux situations dans laquelle l’être humain devient moins qu’un 
homme : 

• lorsqu’il devient la chose, l’instrument d’un autre homme. ( = être soumis à un maître)

• lorsqu’il devient le jouet de ses propres pulsions. ( = être soumis à nos passions )

Le champ de notre vie humaine est celui de la maîtrise de nous mêmes. C’est en ce sens que
nous  disons  de  l’homme qu’il  est  fait  pour  la  liberté.  Mais  en  quoi  consiste  exactement  cette
liberté ?

B) pourquoi la liberté humaine s’appelle-t-elle « le devoir » ?

Ici nous nous intéressons à tout le tableau

1- en disant je dois je me manifeste comme volonté singulière

Lorsque je dis je veux et lorsque je dis je dois, je dis la même chose ! N’y a-t-il pas là un
paradoxe ? Être libre n’est-ce pas plutôt « faire ce que l’on veut », et non pas « faire ce que l’on
doit » ? Oui, effectivement, rapprocher liberté et devoir est paradoxal. Lorsque je dois, il y a une
pression à laquelle je réponds, alors que la liberté semble au contraire opposée à toute idée de



pression.  (voir  la  Reine  des  Neiges :  « libérée,  délivrééééééée »).  Or  le  paradoxe  vient  d’une
confusion dans les termes : on a tendance à confondre la « contrainte » et le « devoir » alors qu’il
faudrait soigneusement les distinguer. Montrons que ces mots se distinguent : 

Contrainte (on me force) Devoir (je m’oblige)

Ici  pas  de  liberté  parce  que  ma  volonté  est
soumise à la force qu’autrui exerce sur moi.
Dans la contrainte, on me contraint.

Ici il  y a liberté parce que c’est bien MOI qui
m’oblige. C’est de moi que vient la pression.
Dans le devoir, je m’oblige, = je ME contrains.

Donc nous sommes amenés à mieux comprendre ici ce qu’est  la volonté, ce qu’est l’acte
volontaire.  Dans  l’acte  volontaire  je  ne  suis  ni  forcé  par  l’autre,  ni  soumis  à  mes  propres
impulsions.  Je  suis  capable,  devant  un  choix  à  faire,  de  m’arrêter  et  de  me  poser  la  question
essentielle dans laquelle s’enracine toute liberté humaine : 

« que dois-je faire ? »

Ce qui fonde la  dignité de l'être humain c'est que l'être humain est doué d'une  volonté
singulière,  qui lui est propre. Nous l'avons déjà vu dans les cours précédents, l'être humain est
capable de mettre à distance l'impulsion du moment, et ainsi de s’obliger à prendre le temps d'agir,
de réfléchir, avant d'agir. Cette aptitude à la délibération, c'est ce qu'on appelle la raison pratique.
Le propre de la  liberté humaine c'est donc notre capacité à nous contraindre nous-mêmes. Ainsi
notre volonté ne prend-elle pas simplement la forme « je veux », mais prend la forme « je dois ».
Voilà notre paradoxe expliqué : ce n'est pas parce que nous voulons que nous sommes libres, c'est
parce que notre volonté prend la forme du devoir que nous sommes libres ! La liberté humaine c'est
le choix de déterminer ce que l'on doit faire. 

Qu’il s’agisse de mon orientation Parcoursup, de ma vie sentimentale, de mes amitiés, de
mes activités, je suis libre parce que je peux me poser cette question. Ainsi Sartre affirme-t-il que le
mot  qui  résume le  mieux la  liberté  humaine,  c’est  le  mot  engagement.  Je  ne  suis  pleinement
volontaire que lorsque je décide que c’est A que je DOIS faire et non pas B. Je ne suis pleinement
libre que lorsque mon acte présent engage ma vie future et qu’ainsi ma volonté n’est plus une ligne
brisée,  une  ligne  en  pointillés  sans  cesse  vaincue  par  les  envies  du  moment,  mais  une  ligne
continuée, dans laquelle je me tiens aux objectifs que je me suis fixé, je TIENS mes engagements. 

2./ la difficile recherche du bien     : la vision morale du monde  

Ici nous allons analyser en détail des deux colonnes centrales du tableau

Voilà  donc  le  point  de  départ  de  toute  vie  humaine :  la  confrontation  à  la  question
essentielle,  « que  dois-je  faire ? »  Mais  les  choses  se  compliquent  car  il  y  a  deux  manières
radicalement différentes, d’après Emmanuel Kant, d’accueillir et de répondre à cette question. 

A) Vivre pour être heureux ou vivre pour être juste?

Nous, humains, êtres libres, nous sommes des êtres pris dans un dilemme perpétuel et difficile à 
vivre : nous avons tendance à rechercher deux objets radicalement différents : 

• nous voulons être heureux

• nous voulons être bons

Ce dilemme apparaît clairement dans un des mythes les plus célèbres popularisés par Platon : le 
mythe de Gygès. ( lire le texte : Platon anneau de Gygès ). Nous allons analyser ces deux 
dynamiques séparément pour commencer.

1- vivre pour être heureux     : l’homme prudent cherche son bonheur  

Ici lorsque je dis je dois je me pose la question suivante : 
ETANT DONNÉ que je veux être heureux dans ma vie



QUE DOIS-JE faire pour y parvenir. 
Dans cette situation la liberté, comme capacité à s'imposer des devoirs, consiste à ne pas se laisser,
comme un enfant,  guider par ses impulsions,  mais ordonner sa vie  pour rechercher  son propre
bonheur. Par exemple, si je sens que chanter peut me rendre heureux, je vais me forcer à prendre
des cours de chant et à m'exercer, je m'impose des devoirs à moi-même pour réaliser mon désir. (et
nous avons déjà développé cela en détail)

2- vivre pour être bon     : l'homme bon cherche à faire le bien  

Ici le point de départ n'est pas du tout le même. 
ETANT DONNÉ que je veux faire le bien, et non le mal, 
QUE DOIS-JE FAIRE pour y parvenir ?

Dans cette situation ma conscience, le flux de mes pensées n'est plus seulement préoccupé 
de moi-même. Apparaît dans mon champ de pensée un couple de mots tout à fait bizarre : le BIEN 
et le MAL. 

Mais  qu'est-ce que c'est  que le  Bien ?  Selon Platon  le  Bien existe  véritablement,  il  est
infiniment supérieur au bien individuel, et les hommes qui vont vraiment au bout de leur humanité
ce  sont  ceux,  justement  qui  sont  capables  de mettre  au  premier  rang la  recherche  du  Bien  en
général,  quitte à sacrifier  la recherche de leur Bien personnel,  de leur propre bonheur.  Ce bien
supérieur au bien particulier, Socrate l'appelle la justice. Donc résumons nous, l'être humain agit
moralement lorsqu'il ne se détermine pas à agir en fonction de la préoccupation égoïste pour son
propre bonheur, mais en fonction d'un Bien, d'une Justice, qui dépasse sa personne particulière. La
vision morale du monde affirme donc que la destination de l’être humain n’est pas de rechercher
son propre bonheur, mais de chercher à être un homme bon, juste. Je n’agis plus en fonction de
mon désir d’être heureux, mais en fonction de ma conscience morale. 

Sur ce point, Kant est tout à fait d’accord avec Platon, et il le dit très clairement : 

«Deux choses remplissent le cœur d'une admiration et d'une vénération
 toujours nouvelles et toujours croissantes, à mesure que la réflexion s'y attache et s'y applique : 

le ciel étoilé au-dessus de moi et la loi morale en moi ».
Mais cet éloge de la morale ne pose-t-il pas un grave problème ? N’avons nous pas par

ailleurs eu à étudier deux textes, l’un de Nietzsche, l’autre de Locke, qui montrent que la morale ne
fait  pas  d’abord  de  nous  des  personnes  justes  et  bonnes,  mais  des  personnes  conformes  à  des
normes sociales ? 

 

B) les limites des morales traditionnelles (Nietzsche et Locke)

1-Locke     : la conscience morale est emplie de préjugés  

(Lire le texte : Locke - morale sociale mère des préjugés )

Locke  parle  de  ce  que  Freud  appelera  deux  siècles  plus  tard  le  surmoi :  l’enfant  ne
distingue pas le bien et le mal de façon naturelle. On lui impose des principes qu’il va épouser par
mimétisme. Nous avons déjà remarqué qu’en tant qu’il est un être social, l’être humain est d’abord
un enfant, un  être mineur, qui vit à l’intérieur d’une société dans laquelle on lui transmet une
culture, et au coeur de cette culture, il y a une  morale sociale qui lui impose des normes et des
valeurs  que  l’enfant  va  intérioriser  dans  sa  psyché  sous  la  forme  d’un  surmoi,  par  double
mécanisme du refoulement et de la sublimation. Ainsi l’enfant est-il  incapable de questionner ces
normes et valeurs, donc ils vont devenir pour lui « vérité d’évangile ». Autrement dit elle vont être
intériorisées si profondément qu’elles vont façonner sa conscience. Rien de nouveau pour nous dans
ce texte de Locke, qui a simplement le mérite de résumer tout ce que nous avons vu dans notre
deuxième cours : notre conscience morale est avant tout une conscience sociale. Elle façonne en
nous une certaine manière d’être ( l’habitus de Bourdieu). 



Et  une  fois  devenus  adultes ?  Et  bien  ils  se  mettront  à  vénérer  ces  idées,  et  resteront
incapables de les remettre en cause parce qu’elles définissent leur réalité. Elles modèlent leur vision
du monde. Et c’est ainsi que les hommes peuvent devenir profondément intolérants : parce qu’ils
ignorent que leurs propres normes, valeurs, principes moraux sont simplement un héritage culturel,
relatif à une société donnée, et pas un ensemble de principes  absolus qu’il serait impossible de
remettre en cause. 

2-  Nietzsche     : la morale écrase l’individu sous la normalisation sociale.   
sociales

( lire le texte : Nietzsche - la morale opprime l'individu )

Par conséquent, on est amené à s’interroger sur l’idée de Platon selon laquelle l’être humain
n’est pas d’abord fait pour rechercher son propre bonheur, mais pour faire « le bien », « être juste ». 
En effet le texte de Nietzsche va plus loin que celui  de Locke. Non seulement notre « morale » 
n’est pas absolument vraie, mais en plus elle peut être destructrice pour l’individu. 

Le mot « vertu » est assimilé au bien, à un ensemble de qualités que l’on doit posséder, par 
opposition au vice, qui renvoie au mal, à un manque d’être, à un ensemble de défauts dont nous 
devons nous tenir éloignés. Mais  Nietzsche dévoile le caractère social de ces appréciations, et 
montre qu’en fait les vertus ne sont pas bonnes pour la nature et l’épanouissement de l’individu, 
mais elles font de lui un « instrument » au service de la société toute entière. (pour une explication 
plus précise, cliquez ici).

C) dépasser cette limite ? La philosophie de la morale de Kant comme 
recherche d’une éthique universelle

( lire le texte : Kant -  l'être humain est profondément moral )
   Nous venons de voir avec Locke et Nietzsche que les conceptions du bien et du mal sont relatives
parce qu’elles sont des constructions sociales. Elles varient d'une culture à une autre. Et on peut se
demander si « le bien » est réellement « le bien », s’il n’est pas le mal. 

Or de ce point de vue, un philosophe est absolument essentiel dans l’histoire de la pensée
humaine à propos de la question du bien et du mal : Emmanuel Kant. Kant reconnaît bien sur que
la morale sociale est tout à fait discutable, variable, contingente. Mais il se demande s'il n'existe pas
dans l’esprit humain une conception absolue du bien et du mal, une conception du bien et du mal
universelle, valable pour tous les êtres humains. Autrement dit, ne pouvons-nous pas, en mettant de
côté nos croyances, grâce à notre seule intelligence, donner un sens précis et compréhensible par
tous au bien et au mal ? N’y a-t-il pas dans notre esprit des principes absolus et universels du bien et
du mal ? 
    

Sa réponse est OUI. Oui, il existe en nous un principe absolu de distinction du bien et du
mal. Selon Kant, la marque de l'absolu en nous, c'est tout simplement la raison.
     C'est pourquoi il distingue radicalement deux usages de la raison :

La recherche égoïste du bonheur L'usage pur de la raison morale

La  prudence  :  la  raison  n'est  qu'un  outil  pour
faire  le  tri  entre  mes  pulsions,  et  ainsi  me
permettre d'arriver à une satisfaction durable, le
bonheur.  Au centre  de  la  prudence,  il  y  a  ma
volonté de vivre.

'éthique  ou  morale  rationnelle.  Au  centre  de
l'éthique,  il  y a ma conscience.  La raison n'est
plus  un  outil,  elle  devient  un  principe  absolu.
Cela revient à un seul commandement (impératif
catégorique) :             
 « Agis comme si la maxime de ton action devait
être érigée par ta volonté en loi universelle de la
nature »

Ici la raison n'est qu'un outil pour faire le tri Ici  la  raison   devient  un  principe  à  partir  du



entre nos désirs. moment  où  notre  volonté  ne  pense  plus  en
fonction de notre existence particulière (moi, ma
famille, ma tribu) mais en fonction de la totalité,
de  l'universalité.  La  formulation  enfantine  de
l'impératif catégorique est la suivante « et si tout
le monde faisait comme toi ? »

  Or Kant  affirme que  si  l'on  réfléchit  comme on le  fait  dans  la  colonne de  droite,  on  arrive
effectivement à formuler, juste par l'usage de notre réflexion, un principe moral fondamental, qu'il
appelle impératif catégorique.  Cette loi fondamentale de la morale peut être formulée aussi de la
manière suivante :  « Agis de telle sorte que tu traites l'humanité aussi bien dans ta personne que
dans la  personne de tout  autre,  toujours en même temps comme une fin  et  jamais  simplement
comme un moyen ».
     Cette formulation de la morale reconnaît que tous les êtres humains doivent se reconnaître
mutuellement la même valeur, la même dignité. La plus fondamentale des vertus, c'est le respect de
l'autre en tant que personne. 
     Ce qui fait notre humanité, c'est notre capacité à agir comme des personnes morales.

Remarque sur la liberté : Pour Kant, le mot liberté a deux sens radicalement opposés :

La fausse liberté ou licence La vraie liberté ou autonomie

: croire qu'on est libre alors qu'on est déterminé 
par nos désirs (le caprice).

 : être libre, c'est se comporter comme un 
véritable sujet, c'est-à-dire comme un être 
législateur. C'est pourquoi l'action morale est 
supérieure en liberté à la simple prudence : dans 
la morale, je légifère en fonction de la totalité, 
de l'absolu, de l'universel.

Remarque finale : au fond, quelle différence avec les morales sociales, culturelles ? 
Cette question est absolument essentielle, et je reconnais que cette dernière sous-
partie ne sera pas parfaitement claire tant qu’on ne l’aura pas revue en cours. Voilà
néanmoins une dernière explication.
Kant reconnaît tout à fait que les enfants développent une morale particulière, qui
change  suivant  la  société  où  ils  grandissent.  Bien  sur,  cette  morale  là  n’est  ni
universelle,  ni  absolue.  Et  ce  qu’on  y  appelle  le  bien  est  en  fait  hautement
critiquable. 
Mais,  nous  dit-il,  tous  les  enfants  du  monde,  en  grandissant,  développent  leur
raison, leur faculté de connaître. Or celle-ci est la même pour tous les hommes. Si
seulement on proposait aux enfants de mettre de côté leurs préjugés, on verrait
que très vite ils  retrouveraient  les  principes de la  morale universelle implantés
dans l’esprit de tous les êtres humains, et qui repose sur un mot : l’universalité, le
respect d’autrui, de tout autre, quelque soit sa croyance, sa culture, sa couleur de
peau. Cette universalité du respect de l’autre, c’est cela que Kant appelle la morale
universelle.  

 



Liste des textes utilisés dans ce cours

Platon : l’anneau de Gygès

Les hommes prétendent que, par nature, il est bon de commettre l'injustice et mauvais de la souffrir,
mais qu'il  y a plus de mal à la souffrir que de bien à la commettre. Aussi,  lorsque mutuellement ils la
commettent et la subissent, et qu'ils goûtent des deux états, ceux qui ne peuvent point éviter l'un ni choisir
l'autre estiment utile de s'entendre pour ne plus commettre ni subir l'injustice. De là prirent naissance les lois
et les conventions, et l'on appela légitime et juste ce que prescrivait la loi. Voilà l'origine et l'essence de la
justice: elle tient le milieu entre le plus grand bien – commettre impunément l'injustice – et le plus grand mal
– la subir quand on est incapable de se venger. Entre ces deux extrêmes, la justice est aimée non comme un
bien en soi, mais parce que l'impuissance de commettre l'injustice lui donne du prix. En effet, celui qui peut
pratiquer cette dernière ne s'entendra jamais avec personne pour s'abstenir de la commettre ou de la subir, car
il serait fou. Telle est donc Socrate, la nature de la justice, et telle son origine, selon l'opinion commune. 

Maintenant, que ceux qui la pratiquent agissent par impuissance de commettre l'injustice, c'est ce que
nous sentirons particulièrement bien si nous faisons la supposition suivante. Donnons licence au juste et à
l'injuste  de  faire  ce  qu'ils  veulent;  suivons  les  et  regardons  où,  l'un  et  l'autre,  les  mène  le  désir.  Nous
prendrons le juste en flagrant délit de poursuivre le même but que l'injuste, poussé par le besoin de l'emporter
sur les autres: c'est ce que recherche toute nature comme un bien, mais que, par loi et par force, on ramène au
respect de l'égalité. La licence dont je parle serait surtout significative s'ils recevaient le pouvoir qu'eut jadis,
dit-on, l'ancêtre de Gygès le Lydien. Cet homme était un berger, au service du roi qui gouvernait alors la
Lydie. Un jour, au cours d'un violent orage, accompagné d'un séisme, le sol se fendit et il se forma une
ouverture béante près de l'endroit où il faisait paître son troupeau. Plein d'étonnement, il y descendit, et (...)
vit un cheval de bronze creux, percé de petites portes; s'étant penché vers l'intérieur, il y aperçut un cadavre
de taille plus grande,  semblait-il,  que celle  d'un homme,  et  qui  avait  à  la main un anneau d'or,  dont  il
s'empara; puis il partit sans prendre autre chose. Or, à l'assemblée habituelle des bergers qui se tenait chaque
mois pour informer le roi de l'état de ses troupeaux, il se rendit portant au doigt cet anneau. Ayant pris place
au milieu des autres, il tourna par hasard le chaton de la bague vers l'intérieur de sa main; aussitôt il devint
invisible à ses voisins qui parlèrent de lui comme s'il était parti. Étonné, il mania de nouveau la bague en
tâtonnant, tourna le chaton en dehors et, ce faisant, redevint visible. S'étant rendu compte de cela, il répéta
l'expérience pour voir si l'anneau avait bien ce pouvoir; le même prodige se reproduisit: en tournant le chaton
en dedans, il devenait invisible, en dehors, visible. Dès qu'il fut sûr de son fait, il fit en sorte d'être au nombre
des messagers qui se rendaient auprès du roi. Arrivé au palais, il séduisit la reine, complota avec elle la mort
du roi, le tua, et obtint ainsi le pouvoir.

 Si donc il existait deux anneaux de cette sorte, et que le juste reçut l'un, l'injuste l'autre, aucun, pense-t-
on, nul ne serait de nature assez adamantine1 pour persévérer dans la justice et pour avoir le courage de ne
pas toucher au bien d'autrui, alors qu'il pourrait prendre sans crainte ce qu'il voudrait  sur la place publique,
s'introduire dans les maisons pour s'unir à qui lui plairait, tuer les uns, briser les fers des autres et faire tout à
son gré, devenu l'égal d'un dieu parmi les hommes.  (...)

Et  l'on  citerait  cela  comme  une  grande  preuve  que  personne  n'est  juste  volontairement,  mais  par
contrainte, la justice n'étant pas un bien individuel, puisque celui qui se croit capable de commettre l'injustice
la commet. 

Platon, La République, livre 2

John Locke : l’éducation, mère de tous les préjugés (critique de la morale sociale, 1)
Ceux qui veillent (comme ils disent) à donner de bons principes aux enfants (bien peu sont

démunis d'un lot de principes pour enfants auxquels ils accordent foi), distillent dans l'entendement
de l’enfant jusque là sans préjugés ces doctrines qu'ils voudraient voir mémorisées et appliquées
(n'importe  quel  caractère  se  marque  chez  l’enfant  comme  sur  du  papier  blanc) :  elles  sont
enseignées aussitôt que l'enfant commence à percevoir et, quand il grandit, on les renforce par la
répétition publique ou par l'accord tacite  du voisinage ;  ou au moins par l'accord de ceux dont
l'enfant estime la sagesse, la connaissance et la piété et qui voient dans ces principes le fondement
sur lequel bâtir leur religion et leurs mœurs : ainsi ces doctrines acquièrent-elles la réputation de
vérités innées, indubitables et évidentes par elles-mêmes.

On peut ajouter que, lorsque des enfants éduqués ainsi deviennent adultes et reviennent sur ce

1 Qui a la dureté et la pureté du diamant. 



qu'ils pensent, ils n'y peuvent rien trouver de plus ancien que ces opinions qu'on leur a enseignées
avant que la mémoire ait commencé à tenir le registre de leurs actes ou des dates d'apparition des
nouveautés. Ils n'ont dès lors aucun scrupule à conclure que ces propositions dont la connaissance
n'a aucune origine perceptible en eux ont été certainement imprimées sur leur esprit par Dieu ou la
Nature et non enseignées par qui que ce soit. Ils conservent ces propositions et s'y soumettent avec
vénération, comme beaucoup se soumettent à leurs parents non pas parce que c'est naturel (dans les
pays où ils ne sont pas formés ainsi, les enfants n'agissent pas ainsi) mais parce qu'ils pensent que
c'est naturel.

LOCKE, Essai sur l'entendement humain (1689)

Friedrich Nietzsche : les vertus sociales oppriment l’individu (critique de la morale 
sociale 2)

Nous disons bonnes les vertus d’un homme, non pas à cause des résultats qu’elles
peuvent avoir pour lui, mais à cause des résultats qu’elles peuvent avoir pour nous et pour la
société : dans l’éloge de la vertu on n’a jamais été bien « désintéressé », on n’a jamais été
bien  « altruiste » !  On  aurait  remarqué,  sans  cela,  que  les  vertus  (comme  l’application,
l’obéissance,  la  chasteté,  la  piété,  la  justice)  sont généralement nuisibles à celui  qui les
possède, parce que ce sont des instincts qui règnent en lui trop violemment, trop avidement,
et ne veulent à aucun prix se laisser contrebalancer raisonnablement par les autres. Quand
on  possède  une  vertu,  une  vraie  vertu,  une  vertu  complète  (non  une  petite  tendance  à
l’avoir), on est victime de cette vertu ! Et c’est précisément pourquoi le voisin en fait la
louange ! On loue l’homme zélé bien que son zèle gâte sa vue, qu’il use la spontanéité et la
fraîcheur de son esprit : on vante, on plaint le jeune homme qui s’est « tué à la tâche » parce
qu’on pense : « Pour l’ensemble social, perdre la meilleure unité n’est encore qu’un petit
sacrifice ! Il est fâcheux que ce sacrifice soit nécessaire ! Mais il serait bien plus fâcheux
que l’individu pensât différemment, qu’il attachât plus d’importance à se conserver et à se
développer qu’à travailler au service de tous ! » On ne plaint donc pas ce jeune homme à
cause de lui-même, mais parce que sa mort a fait perdre à la société un instrument soumis,
sans égards pour lui-même, bref un « brave homme », comme on dit. 

Friedrich Nietzsche, Le Gai Savoir

Kant : l’homme est un être profondément moral

« Tout homme a une conscience et se trouve observé menacé de manière générale tenu en respect
(respect lié à la crainte) par un juge intérieur et cette puissance qui veille en lui sur les lois n'est pas
quelque chose de forgé -arbitrairement- par lui-même mais elle est inhérente à son être. Elle le suit
comme son ombre quand il pense lui échapper. Il peut sans doute par des plaisirs ou des distractions
s'étourdir ou s'endormir, mais il ne saurait éviter parfois de revenir à soi ou de se réveiller dès lors
qu'il  en perçoit  la voix terrible.  Il  est bien possible à l'homme de tomber dans la plus extrême
abjection où il ne se soucie plus de cette voix, mais il ne peut jamais éviter de l'entendre. Cette
disposition  intellectuelle  originaire  et  (puisqu'elle  est  la  représentation du devoir)  morale  qu'on
appelle conscience, a en elle-même ceci de particulier que bien que l'homme n'y ait affaire qu'avec
lui-même, il se voit cependant contraint par sa raison d'agir comme sur l'ordre d'une autre personne.
Car le débat dont il est ici question est celui d'une cause judiciaire devant un tribunal. Concevoir
celui qui est accusé par sa conscience comme ne faisant qu'une seule et même personne avec le
juge, est une manière absurde de se représenter le tribunal : car s'il en était ainsi l'accusateur perdrait
toujours. C'est pourquoi pour ne pas être en contradiction avec elle-même, la conscience humaine
en tous ses devoirs doit concevoir un autre (comme l'homme en général) qu'elle même comme juge
de ses actions. Cet autre peut être maintenant une personne réelle ou seulement une personne idéale
que la raison se donne à elle-même. »

Kant, Métaphysique des moeurs


	COURS n°3 : ce qui donne un sens à la vie, c’est
	de rechercher le bien
	1./ La dimension morale de l’existence humaine
	A) L’être humain est un être de liberté
	1 -l’être humain n’est pas fait pour la contrainte
	2- l’être humain n’est pas fait pour l’impulsion (rappel)
	3 – l’être humain est fait pour la liberté

	B) pourquoi la liberté humaine s’appelle-t-elle « le devoir » ?
	1- en disant je dois je me manifeste comme volonté singulière


	2./ la difficile recherche du bien : la vision morale du monde
	A) Vivre pour être heureux ou vivre pour être juste?
	1- vivre pour être heureux : l’homme prudent cherche son bonheur
	2- vivre pour être bon : l'homme bon cherche à faire le bien

	B) les limites des morales traditionnelles (Nietzsche et Locke)
	1-Locke : la conscience morale est emplie de préjugés
	2- Nietzsche : la morale écrase l’individu sous la normalisation sociale. sociales

	C) dépasser cette limite ? La philosophie de la morale de Kant comme recherche d’une éthique universelle



