Enquéte 2 : La vie humaine a-t-elle un sens ?

COURS n°3: ce qui donne un sens a la vie, c'est
de rechercher le bien

Nous laissons donc derriere nous notre cours n°2, ou la sociologie comme la psychologie
ont remis en cause notre existence de sujet libre et responsable. Certes ce cours nous a permis de
prendre la mesure du poids de la norme sociale et du conformisme, mais cela ne signifie pas que
I’homme n’est qu’une machine sociale. Freud lui-méme, qui pourtant montre combien le
déterminisme social s’inscrit jusque dans les profondeurs de notre psychologie nous invite pourtant
a « entrer en nous mémes ». Alors nous allons revenir vers Socrate et Descartes, retrouver I’effort
philosophique de penser par nous-méme, voir jusqu’ou peut nous mener l’idée que malgré les
déterminismes nous sommes capables de nous efforcer de nous en libérer et de penser par nous-
mémes.

Ma vie, puisque je veux croire qu’elle m’appartient me présente alors une question
essentielle : « toi, qui t’affirmes comme sujet libre, capable de penser par toi-méme, de choisir, et
de décider, dans quelle direction veux-tu te diriger ? Quel est le sens de ta vie ? »

Qu’avons-nous appris, pour l’instant ? Nous savons, tout d’abord, que contrairement a
I’animal, dont la vie individuelle est déterminée par la logique naturelle de son espece, I’humain,
lui, n’est plus commandé par I’instinct. La vie humaine semble étre, par rapport a la vie animale,
un non-sens. Le désir, ouvert a tout, ne fait signe vers rien. « Abime sans fond que rien ne peut
combler », il vise un objet, « le bonheur », qui n’est jamais définit car il est tout, la satisfaction de
« toutes les inclinations ». Des lors, comme le dit Platon, la vie humaine semble absurde comme le
tonneau des Danaides, qu’il faut toujours remplir alors qu’il ne cesse de se vider

Comment les philosophes se sont-ils sortis de cette impasse ? En revenant a la question
essentielle : « connais-toi toi-méme ». Toi, I’humain, n’as tu pas une nature qui te soit propre ?
Commence par répondre a cette question, quelle est ta nature ?, et alors tu verras peut étre s’ouvrir
la direction de ton accomplissement devant toi. Au début de notre année nous avons découvert le
concept de conatus. Au centre de ce concept il y a une dynamique : « faire tout ce qui est en mon
pouvoir pour persévérer dans mon étre ». La grande question est donc de savoir quel « étre » je
suis. « Qui suis-je ? », que I’on peut formuler aussi a la maniére d’Aristote, et de toute la
philosophie antique : quelle est ma nature ? Il y a en effet chez Aristote I’idée que tout étre vivant a
pour vocation principale de s’actualiser, de passer de la puissance a I’acte. Ainsi la graine devient
arbre, le feetus devient cheval, lion, etc. Si nous parvenons a déterminer ce que I’étre humain est
par nature, alors nous sortirons au moins du caractere insensé de la vie humaine : nous aurons une
direction, notre direction a nous, celle qui serait propre a I’espéece humaine. Ainsi Séneque nous
met en garde : pour accomplir ton existence, commence par faire la distinction entre ce que tu es, et
ce que tu n’es pas.

Une fois que tu sauras ce que tu dois devenir, tu auras la cible. Cette cible, les philosophes
de I’Antiquité I’appelaient non pas le bonheur, mais le souverain bien (summum bonum). L’idée
du souverain bien est qu’il existerait un bien supréme, au dessus de tous les autres et auquel tous
les autres seraient subordonnés. Si 1’étre humain veut échapper au désespoir du non-sens, il ne
pourra le faire qu’en déterminant ce qu’est sa nature, et quelle voie il doit prendre pour
I’accomplir. 1l s’agit donc de déterminer ce qu’est le souverain bien, et quel est le chemin pour y
parvenir.

Or cette recherche est compliquée par une dimension de [’existence humaine : la dimension
morale.



1./ La dimension morale de I’existence humaine

Toute cette partie peut étre contenue dans un tableau, que voici, et dont les sous-parties ne sont que

le commentaire.

Les formes que LA LE DEVOIR (I'OBLIGATION)
peut prendre CONTRAINTE L'IMPULSION
I'action (la violence) LE DEVOIR LA PRUDENCE
humaine MORAL
Comment se Je fais parce qu'on |Je fais parce que je |Je fais parce que |Je fais parce
déroule I'action | me force sens que je le dois |c’est dans mon | qu'une impulsion
intérét m'emporte
Quel est la fin |La réalisation de LE BIEN MON MON PLAISIR
de I'action, le la volonté BONHEUR
but poursuivi | D'AUTRUI donc
- de son PLAISIR |c'est-a-dire l'idée | c'est-a-dire la| c'est-a-dire la
(Ex : le viol) d'une harmonie | satisfaction satisfaction  de
- de son |universelle harmonieuse de|mon penchant du
BONHEUR (Ex: tous mes | moment
Eumée et Ulysse) penchants
- de sa conception
du BIEN (Ex: la
conversion forcée)
L'action est- NON car on m'y| NON OUI OUI car je l'ai| NON car je suis
elle force la ’Ethique |décidée par un|emporté
volontaire ? morale choix rationnel | passivement par
héritée mon impulsion

A) L’étre humain est un étre de liberté

1 -I’étre humain n’est pas fait pour la contrainte
Ici nous nous intéressons a la colonne située sur le coté gauche du tableau

- la contrainte : ici quelqu’un a pris le pouvoir sur moi et me nie en tant que conatus. Mon activité
n’a plus pour but de me permettre de persévérer dans mon étre. Je ne suis plus qu’un instrument au
service de la volonté de quelqu’un d’autre. Ma nature d’étre humain est donc totalement niée. La
contrainte peut prendre trois grandes formes :

1. T’esclavage : ici un autre humain s’est fait mon maitre en me soumettant par la violence. Je
ne suis plus pour lui un étre humain, mais un instrument animé, une sorte de machine qui
n’a pas de valeur propre, mais ne vaut que tant qu’elle se plie a sa volonté.

Exemple : 12 years a slave, Steeve Mc Queen

2. La tyrannie : c’est tres proche de I’esclavage, mais ici on se situe non pas a un niveau
interpersonnel (rapport du maitre et de ’esclave), mais a un niveau politique. Le tyran est
un chef d’Etat qui n’a aucun respect pour ses sujets. Dans la tyrannie les sujets n’ont aucun
droit, et que le tyran s’arroge la liberté de faire tout ce qu’il veut.

Exemple : Dans La Chartreuse de Parme, Stendhal raconte comment sur simple
décision le Prince de Parme peut choisir d’emprisonner et de mettre a mort
n’importe lequel de ses sujets selon son bon plaisir.



3. La soumission mentale : c’est ce qu’on trouve a I’ceuvre dans les dérives sectaires. On est
tres proche de 1’esclavage a ceci prét que dans la soumission mentale les chaines sont
inutiles. En effet I’individu a été endoctriné au point de perdre toute capacité de penser par
lui-méme. Il est fanatisé, sa pensée est littéralement branchée sur la matrice idéologique qui
lui fournit toutes ses idées et commande toutes ses actions.

Exemple : le film documentaire Holly Hell

2- I’étre humain n’est pas fait pour I'impulsion (rappel)

Ici nous nous intéressons d la colonne située tout d droite du tableau

Cela nous I’avons déja vu treés longuement. L’animal est impulsif, et cela lui va trés bien, parce que
son corps est fait pour porter I’impulsion jusqu’a son terme, grace a I’instinct. Il est ainsi soumis a
une stricte nécessité, celle de la logique de son espece. Chez I'animal, la volonté est avant tout une
volonté de 1'espéce, et la volonté de 1'animal, si elle est individuelle et particuliere, n'est cependant
pas tout a fait singuliére, parce que c'est toujours sous la forme de I'impulsion propre a son espece
que se manifeste la volonté d'un animal. Et ainsi ce que nous appelons « animal en liberté » est
simplement un animal aveuglement soumis a sa nature.

Chez I’animal, nous dit Sartre, 1’essence (I’espéce) précéde 1’existence. Chez 1’étre
humain, au contraire, 1’existence précede 1’essence. Nous sommes des animaux dont I’étre n’est pas
définit des notre naissance. Nous sommes ouverts au possible, au choix. Donc lorsque notre corps
éprouve une excitation, lorsque nos pulsions biologiques se manifestent, nous ne sommes pas pris
par une nécessité naturelle d’agir de telle ou telle maniére.

Comme le dit Bergson, chez I’animal les fonctions biologiques sont déterminées, mais les
actions corporelles qui vont permettre la bonne marche de ces fonctions biologiques sont tout
autant déterminées. Au contraire, chez I’homme les fonctions biologiques sont déterminées, mais
notre cerveau, plus développé, devient un organe « de choix », capable de choisir et de définir toute
une gamme d’actions possibles.

Dés lors, un étre humain qui se laisserait conduire par ses impulsions « retomberait plus
bas que la béte méme », comme le dit Rousseau. Nous ne sommes pas faits pour répondre a nos
excitations quand elles se présentent. Cela, nous 1’appelons de deux mots : le caprice et la licence,
ou fausse liberté.

3 - I’étre humain est fait pour la liberté

En résumé, 1’étre humain n’est fait ni pour étre 1’esclave d’un autre, ni pour étre 1’esclave
de ses propres pulsions. Il y a deux situations dans laquelle 1’étre humain devient moins qu’un
homme :

* lorsqu’il devient la chose, I’instrument d’un autre homme. ( = étre soumis a un maitre)
* lorsqu’il devient le jouet de ses propres pulsions. ( = étre soumis a nos passions )

Le champ de notre vie humaine est celui de la maitrise de nous mémes. C’est en ce sens que
nous disons de I’homme qu’il est fait pour la liberté. Mais en quoi consiste exactement cette
liberté ?

B) pourquoi la liberté humaine s’appelle-t-elle « le devoir » ?

Ici nous nous intéressons a tout le tableau

1- en disant je dois je me manifeste comme volonté singuliére
Lorsque je dis je veux et lorsque je dis je dois, je dis la méme chose ! N’y a-t-il pas la un
paradoxe ? Etre libre n’est-ce pas plutdt « faire ce que ’on veut », et non pas « faire ce que I’on
doit » ? Oui, effectivement, rapprocher liberté et devoir est paradoxal. Lorsque je dois, il y a une
pression a laquelle je réponds, alors que la liberté semble au contraire opposée a toute idée de



,,,,,,,

confusion dans les termes : on a tendance a confondre la « contrainte » et le « devoir » alors qu’il
faudrait soigneusement les distinguer. Montrons que ces mots se distinguent :

Contrainte (on me force) Devoir (je m’oblige)
Ici pas de liberté parce que ma volonté est Ici il y a liberté parce que c’est bien MOI qui
soumise a la force qu’autrui exerce sur moi. m’oblige. C’est de moi que vient la pression.
Dans la contrainte, on me contraint. Dans le devoir, je m’oblige, = je ME contrains.

Donc nous sommes amenés a mieux comprendre ici ce qu’est la volonté, ce qu’est 1’acte
volontaire. Dans 1’acte volontaire je ne suis ni forcé par l’autre, ni soumis a mes propres
impulsions. Je suis capable, devant un choix a faire, de m’arréter et de me poser la question
essentielle dans laquelle s’enracine toute liberté humaine :

« que dois-je faire ? »

Ce qui fonde la dignité de I'étre humain c'est que 1'étre humain est doué d'une volonté
singuliére, qui lui est propre. Nous l'avons déja vu dans les cours précédents, I'étre humain est
capable de mettre a distance 1'impulsion du moment, et ainsi de s’obliger a prendre le temps d'agir,
de réfléchir, avant d'agir. Cette aptitude a la délibération, c'est ce qu'on appelle la raison pratique.
Le propre de la liberté humaine c'est donc notre capacité a nous contraindre nous-mémes. Ainsi
notre volonté ne prend-elle pas simplement la forme « je veux », mais prend la forme « je dois ».
Voila notre paradoxe expliqué : ce n'est pas parce que nous voulons que nous sommes libres, c'est
parce que notre volonté prend la forme du devoir que nous sommes libres ! La liberté humaine c'est
le choix de déterminer ce que 1'on doit faire.

Qu’il s’agisse de mon orientation Parcoursup, de ma vie sentimentale, de mes amitiés, de
mes activités, je suis libre parce que je peux me poser cette question. Ainsi Sartre affirme-t-il que le
mot qui résume le mieux la liberté humaine, c’est le mot engagement. Je ne suis pleinement
volontaire que lorsque je décide que c’est A que je DOIS faire et non pas B. Je ne suis pleinement
libre que lorsque mon acte présent engage ma vie future et qu’ainsi ma volonté n’est plus une ligne
brisée, une ligne en pointillés sans cesse vaincue par les envies du moment, mais une ligne
continuée, dans laquelle je me tiens aux objectifs que je me suis fixé, je TIENS mes engagements.

2./ la difficile recherche du bien : la vision morale du monde

Ici nous allons analyser en détail des deux colonnes centrales du tableau

Voila donc le point de départ de toute vie humaine : la confrontation a la question
essentielle, « que dois-je faire ? » Mais les choses se compliquent car il y a deux maniéeres
radicalement différentes, d’apres Emmanuel Kant, d’accueillir et de répondre a cette question.

A) Vivre pour étre heureux ou vivre pour étre juste?

Nous, humains, étres libres, nous sommes des étres pris dans un dilemme perpétuel et difficile a
vivre : nous avons tendance a rechercher deux objets radicalement différents :

e nous voulons étre heureux
¢ nous voulons étre bons

Ce dilemme apparait clairement dans un des mythes les plus célebres popularisés par Platon : le
mythe de Gyges. ( lire le texte : Platon anneau de Gyges ). Nous allons analyser ces deux
dynamiques séparément pour commencer.

1- vivre pour étre heureux : ’homme prudent cherche son bonheur

Ici lorsque je dis je dois je me pose la question suivante :
ETANT DONNE que je veux étre heureux dans ma vie



QUE DOIS-JE faire pour y parvenir.
Dans cette situation la liberté, comme capacité a s'imposer des devoirs, consiste a ne pas se laisser,
comme un enfant, guider par ses impulsions, mais ordonner sa vie pour rechercher son propre
bonheur. Par exemple, si je sens que chanter peut me rendre heureux, je vais me forcer a prendre
des cours de chant et a m'exercer, je m'impose des devoirs a moi-méme pour réaliser mon désir. (et
nous avons déja développé cela en détail)

2- vivre pour étre bon : 'homme bon cherche a faire le bien

Ici le point de départ n'est pas du tout le méme.
ETANT DONNE que je veux faire le bien, et non le mal,
QUE DOIS-JE FAIRE pour y parvenir ?

Dans cette situation ma conscience, le flux de mes pensées n'est plus seulement préoccupé
de moi-méme. Apparait dans mon champ de pensée un couple de mots tout a fait bizarre : le BIEN
et le MAL.

Mais qu'est-ce que c'est que le Bien ? Selon Platon le Bien existe véritablement, il est
infiniment supérieur au bien individuel, et les hommes qui vont vraiment au bout de leur humanité
ce sont ceux, justement qui sont capables de mettre au premier rang la recherche du Bien en
général, quitte a sacrifier la recherche de leur Bien personnel, de leur propre bonheur. Ce bien
supérieur au bien particulier, Socrate 1'appelle la justice. Donc résumons nous, 1'étre humain agit
moralement lorsqu'il ne se détermine pas a agir en fonction de la préoccupation égoiste pour son
propre bonheur, mais en fonction d'un Bien, d'une Justice, qui dépasse sa personne particuliere. La
vision morale du monde affirme donc que la destination de 1’étre humain n’est pas de rechercher
son propre bonheur, mais de chercher a étre un homme bon, juste. Je n’agis plus en fonction de
mon désir d’étre heureux, mais en fonction de ma conscience morale.

Sur ce point, Kant est tout a fait d’accord avec Platon, et il le dit tres clairement :

«Deux choses remplissent le cceur d'une admiration et d'une vénération
toujours nouvelles et toujours croissantes, a mesure que la réflexion s'y attache et s'y applique :
le ciel étoilé au-dessus de moi et la loi morale en moi ».

Mais cet éloge de la morale ne pose-t-il pas un grave probléeme ? N’avons nous pas par
ailleurs eu a étudier deux textes, I’un de Nietzsche, I’autre de Locke, qui montrent que la morale ne
fait pas d’abord de nous des personnes justes et bonnes, mais des personnes conformes a des
normes sociales ?

B) les limites des morales traditionnelles (Nietzsche et Locke)

1-Locke : la conscience morale est emplie de préjugés
(Lire le texte : Locke - morale sociale mére des préjugés )

Locke parle de ce que Freud appelera deux siécles plus tard le surmoi: 1’enfant ne
distingue pas le bien et le mal de facon naturelle. On lui impose des principes qu’il va épouser par
mimétisme. Nous avons déja remarqué qu’en tant qu’il est un étre social, 1’étre humain est d’abord
un enfant, un étre mineur, qui vit a I’intérieur d’une société dans laquelle on lui transmet une
culture, et au coeur de cette culture, il y a une morale sociale qui lui impose des normes et des
valeurs que I’enfant va intérioriser dans sa psyché sous la forme d’un surmei, par double
mécanisme du refoulement et de la sublimation. Ainsi I’enfant est-il incapable de questionner ces
normes et valeurs, donc ils vont devenir pour lui « vérité d’évangile ». Autrement dit elle vont étre
intériorisées si profondément qu’elles vont faconner sa conscience. Rien de nouveau pour nous dans
ce texte de Locke, qui a simplement le mérite de résumer tout ce que nous avons vu dans notre
deuxiéme cours : notre conscience morale est avant tout une conscience sociale. Elle faconne en
nous une certaine maniére d’étre ( 1’habitus de Bourdieu).



Et une fois devenus adultes ? Et bien ils se mettront a vénérer ces idées, et resteront
incapables de les remettre en cause parce qu’elles définissent leur réalité. Elles modélent leur vision
du monde. Et c’est ainsi que les hommes peuvent devenir profondément intolérants : parce qu’ils
ignorent que leurs propres normes, valeurs, principes moraux sont simplement un héritage culturel,
relatif a une société donnée, et pas un ensemble de principes absolus qu’il serait impossible de
remettre en cause.

2- Nietzsche : la morale écrase l'individu sous la normalisation sociale.
sociales

(lire le texte : Nietzsche - la morale opprime l'individu )

Par conséquent, on est amené a s’interroger sur 1’idée de Platon selon laquelle 1’étre humain
n’est pas d’abord fait pour rechercher son propre bonheur, mais pour faire « le bien », « étre juste ».
En effet le texte de Nietzsche va plus loin que celui de Locke. Non seulement notre « morale »
n’est pas absolument vraie, mais en plus elle peut étre destructrice pour I’individu.

Le mot « vertu » est assimilé au bien, a un ensemble de qualités que 1’on doit posséder, par
opposition au vice, qui renvoie au mal, a un manque d’étre, a un ensemble de défauts dont nous
devons nous tenir éloignés. Mais Nietzsche dévoile le caractére social de ces appréciations, et
montre qu’en fait les vertus ne sont pas bonnes pour la nature et I’épanouissement de 1’individu,
mais elles font de lui un « instrument » au service de la société toute entiére. (pour une explication
plus précise, cliquez ici).

C) dépasser cette limite ? La philosophie de la morale de Kant comme
recherche d’une éthique universelle

(lire le texte : Kant - 1'étre humain est profondément moral )

Nous venons de voir avec Locke et Nietzsche que les conceptions du bien et du mal sont relatives
parce qu’elles sont des constructions sociales. Elles varient d'une culture a une autre. Et on peut se
demander si « le bien » est réellement « le bien », s’il n’est pas le mal.

Or de ce point de vue, un philosophe est absolument essentiel dans 1’histoire de la pensée
humaine a propos de la question du bien et du mal : Emmanuel Kant. Kant reconnait bien sur que
la morale sociale est tout a fait discutable, variable, contingente. Mais il se demande s'il n'existe pas
dans 1’esprit humain une conception absolue du bien et du mal, une conception du bien et du mal
universelle, valable pour tous les étres humains. Autrement dit, ne pouvons-nous pas, en mettant de
cOté nos croyances, grace a notre seule intelligence, donner un sens précis et compréhensible par
tous au bien et au mal ? N’y a-t-il pas dans notre esprit des principes absolus et universels du bien et
du mal ?

Sa réponse est OUI. Oui, il existe en nous un principe absolu de distinction du bien et du
mal. Selon Kant, la marque de 1'absolu en nous, c'est tout simplement la raison.
C'est pourquoi il distingue radicalement deux usages de la raison :

La recherche égoiste du bonheur L'usage pur de la raison morale

La prudence : la raison n'est qu'un outil pour
faire le tri entre mes pulsions, et ainsi me
permettre d'arriver a une satisfaction durable, le
bonheur. Au centre de la prudence, il y a ma
volonté de vivre.

'éthique ou morale rationnelle. Au centre de
'éthique, il y a ma conscience. La raison n'est
plus un outil, elle devient un principe absolu.
Cela revient a un seul commandement (impératif
catégorique) :

« Agis comme si la maxime de ton action devait
étre érigée par ta volonté en loi universelle de la
nature »

Ici la raison n'est qu'un outil pour faire le tri

Ici la raison devient un principe a partir du




entre nos désirs.

moment ou notre volonté ne pense plus en
fonction de notre existence particuliére (moi, ma
famille, ma tribu) mais en fonction de la totalité,
de l'universalité. La formulation enfantine de
I'impératif catégorique est la suivante « et si tout
le monde faisait comme toi ? »

Or Kant affirme que si I'on réfléchit comme on le fait dans la colonne de droite, on arrive
effectivement a formuler, juste par 1'usage de notre réflexion, un principe moral fondamental, qu'il
appelle impératif catégorique. Cette loi fondamentale de la morale peut étre formulée aussi de la
maniere suivante : « Agis de telle sorte que tu traites I'humanité aussi bien dans ta personne que
dans la personne de tout autre, toujours en méme temps comme une fin et jamais simplement

comme un moyen ».

Cette formulation de la morale reconnait que tous les étres humains doivent se reconnaitre
mutuellement la méme valeur, la méme dignité. La plus fondamentale des vertus, c'est le respect de

l'autre en tant que personne.

Ce qui fait notre humanité, c'est notre capacité a agir comme des personnes morales.

Remarque sur la liberté : Pour Kant, le mot liberté a deux sens radicalement opposés :

La fausse liberté ou licence

La vraie liberté ou autonomie

: croire qu'on est libre alors qu'on est déterminé
par nos désirs (le caprice).

: étre libre, c'est se comporter comme un
véritable sujet, c'est-a-dire comme un étre

législateur. C'est pourquoi l'action morale est
supérieure en liberté a la simple prudence : dans
la morale, je 1égifere en fonction de la totalité,
de I'absolu, de 1'universel.

Remarque finale : au fond, quelle différence avec les morales sociales, culturelles ?

Cette question est absolument essentielle, et je reconnais que cette derniére sous-
partie ne sera pas parfaitement claire tant qu’on ne ['aura pas revue en cours. Voila
néanmoins une derniére explication.

Kant reconnait tout a fait que les enfants développent une morale particuliére, qui
change suivant la société ol ils grandissent. Bien sur, cette morale (3 n'est ni
universelle, ni absolue. Et ce qu'on y appelle le bien est en fait hautement
critiquable.

Mais, nous dit-il, tous les enfants du monde, en grandissant, développent leur
raison, leur faculté de connaitre. Or celle-ci est la méme pour tous les hommes. Si
seulement on proposait aux enfants de mettre de coté leurs préjugés, on verrait
que trés vite ils retrouveraient les principes de la morale universelle implantés
dans l'esprit de tous les étres humains, et qui repose sur un mot : l'universalité, le
respect d'autrui, de tout autre, quelque soit sa croyance, sa culture, sa couleur de
peau. Cette universalité du respect de l'autre, c’est cela que Kant appelle la morale
universelle.



Liste des textes utilisés dans ce cours

Platon : 'anneau de Gyges

Les hommes prétendent que, par nature, il est bon de commettre 1'injustice et mauvais de la souffrir,
mais qu'il y a plus de mal a la souffrir que de bien a la commettre. Aussi, lorsque mutuellement ils la
commettent et la subissent, et qu'ils gofitent des deux états, ceux qui ne peuvent point éviter 1'un ni choisir
l'autre estiment utile de s'entendre pour ne plus commettre ni subir 1'injustice. De la prirent naissance les lois
et les conventions, et 1'on appela 1égitime et juste ce que prescrivait la loi. Voila l'origine et l'essence de la
justice: elle tient le milieu entre le plus grand bien — commettre impunément l'injustice — et le plus grand mal
— la subir quand on est incapable de se venger. Entre ces deux extrémes, la justice est aimée non comme un
bien en soi, mais parce que l'impuissance de commettre l'injustice lui donne du prix. En effet, celui qui peut
pratiquer cette derniere ne s'entendra jamais avec personne pour s'abstenir de la commettre ou de la subir, car
il serait fou. Telle est donc Socrate, la nature de la justice, et telle son origine, selon 1'opinion commune.

Maintenant, que ceux qui la pratiquent agissent par impuissance de commettre l'injustice, c'est ce que
nous sentirons particuliérement bien si nous faisons la supposition suivante. Donnons licence au juste et a
l'injuste de faire ce qu'ils veulent; suivons les et regardons ou, 1'un et l'autre, les méne le désir. Nous
prendrons le juste en flagrant délit de poursuivre le méme but que l'injuste, poussé par le besoin de I'emporter
sur les autres: c'est ce que recherche toute nature comme un bien, mais que, par loi et par force, on raméne au
respect de 1'égalité. La licence dont je parle serait surtout significative s'ils recevaient le pouvoir qu'eut jadis,
dit-on, l'ancétre de Gyges le Lydien. Cet homme était un berger, au service du roi qui gouvernait alors la
Lydie. Un jour, au cours d'un violent orage, accompagné d'un séisme, le sol se fendit et il se forma une
ouverture béante prés de 1'endroit ot il faisait paitre son troupeau. Plein d'étonnement, il y descendit, et (...)
vit un cheval de bronze creux, percé de petites portes; s'étant penché vers l'intérieur, il y apercut un cadavre
de taille plus grande, semblait-il, que celle d'un homme, et qui avait a la main un anneau d'or, dont il
s'empara; puis il partit sans prendre autre chose. Or, a 1'assemblée habituelle des bergers qui se tenait chaque
mois pour informer le roi de 1'état de ses troupeaux, il se rendit portant au doigt cet anneau. Ayant pris place
au milieu des autres, il tourna par hasard le chaton de la bague vers l'intérieur de sa main; aussitot il devint
invisible & ses voisins qui parlérent de lui comme s'il était parti. Etonné, il mania de nouveau la bague en
tatonnant, tourna le chaton en dehors et, ce faisant, redevint visible. S'étant rendu compte de cela, il répéta
'expérience pour voir si I'anneau avait bien ce pouvoir; le méme prodige se reproduisit: en tournant le chaton
en dedans, il devenait invisible, en dehors, visible. Des qu'il fut siir de son fait, il fit en sorte d'étre au nombre
des messagers qui se rendaient aupreés du roi. Arrivé au palais, il séduisit la reine, complota avec elle la mort
du roi, le tua, et obtint ainsi le pouvoir.

Si donc il existait deux anneaux de cette sorte, et que le juste recut 1'un, 1'injuste 1'autre, aucun, pense-t-
on, nul ne serait de nature assez adamantine' pour persévérer dans la justice et pour avoir le courage de ne
pas toucher au bien d'autrui, alors qu'il pourrait prendre sans crainte ce qu'il voudrait sur la place publique,
s'introduire dans les maisons pour s'unir a qui lui plairait, tuer les uns, briser les fers des autres et faire tout a
son gré, devenu 1'égal d'un dieu parmi les hommes. (...)

Et l'on citerait cela comme une grande preuve que personne n'est juste volontairement, mais par
contrainte, la justice n'étant pas un bien individuel, puisque celui qui se croit capable de commettre 1'injustice
la commet.

Platon, La République, livre 2

John Locke : I’éducation, mére de tous les préjugés (critique de la morale sociale, 1)

Ceux qui veillent (comme ils disent) a donner de bons principes aux enfants (bien peu sont
démunis d'un lot de principes pour enfants auxquels ils accordent foi), distillent dans 1'entendement
de I’enfant jusque la sans préjugés ces doctrines qu'ils voudraient voir mémorisées et appliquées
(n'importe quel caractére se marque chez I’enfant comme sur du papier blanc) : elles sont
enseignées aussitot que l'enfant commence a percevoir et, quand il grandit, on les renforce par la
répétition publique ou par I'accord tacite du voisinage ; ou au moins par l'accord de ceux dont
I'enfant estime la sagesse, la connaissance et la piété et qui voient dans ces principes le fondement
sur lequel batir leur religion et leurs meeurs : ainsi ces doctrines acquierent-elles la réputation de
vérités innées, indubitables et évidentes par elles-mémes.

On peut ajouter que, lorsque des enfants éduqués ainsi deviennent adultes et reviennent sur ce

1 Qui a la dureté et la pureté du diamant.



qu'ils pensent, ils n'y peuvent rien trouver de plus ancien que ces opinions qu'on leur a enseignées
avant que la mémoire ait commencé a tenir le registre de leurs actes ou des dates d'apparition des
nouveautés. Ils n'ont des lors aucun scrupule a conclure que ces propositions dont la connaissance
n'a aucune origine perceptible en eux ont été certainement imprimées sur leur esprit par Dieu ou la
Nature et non enseignées par qui que ce soit. Ils conservent ces propositions et s'y soumettent avec
vénération, comme beaucoup se soumettent a leurs parents non pas parce que c'est naturel (dans les
pays ou ils ne sont pas formés ainsi, les enfants n'agissent pas ainsi) mais parce qu'ils pensent que
c'est naturel.

LOCKE, Essai sur I'entendement humain (1689)

Friedrich Nietzsche : les vertus sociales oppriment I'individu (critique de la morale
sociale 2)

Nous disons bonnes les vertus d’un homme, non pas a cause des résultats qu’elles
peuvent avoir pour lui, mais a cause des résultats qu’elles peuvent avoir pour nous et pour la
société : dans 1’éloge de la vertu on n’a jamais été bien « désintéressé », on n’a jamais été
bien « altruiste » ! On aurait remarqué, sans cela, que les vertus (comme 1’application,
I’obéissance, la chasteté, la piété, la justice) sont généralement nuisibles a celui qui les
possede, parce que ce sont des instincts qui regnent en lui trop violemment, trop avidement,
et ne veulent a aucun prix se laisser contrebalancer raisonnablement par les autres. Quand
on possede une vertu, une vraie vertu, une vertu compléte (non une petite tendance a
I’avoir), on est victime de cette vertu ! Et c’est précisément pourquoi le voisin en fait la
louange ! On loue ’homme zélé bien que son zele gate sa vue, qu’il use la spontanéité et la
fraicheur de son esprit : on vante, on plaint le jeune homme qui s’est « tué a la tache » parce
qu’on pense : « Pour I’ensemble social, perdre la meilleure unité n’est encore qu'un petit
sacrifice ! Il est facheux que ce sacrifice soit nécessaire ! Mais il serait bien plus facheux
que I’individu pensat différemment, qu’il attachat plus d’importance a se conserver et a se
développer qu’a travailler au service de tous ! » On ne plaint donc pas ce jeune homme a
cause de lui-méme, mais parce que sa mort a fait perdre a la société un instrument soumis,
sans égards pour lui-méme, bref un « brave homme », comme on dit.

Friedrich Nietzsche, Le Gai Savoir

Kant : ’'homme est un étre profondément moral

« Tout homme a une conscience et se trouve observé menacé de maniére générale tenu en respect
(respect lié a la crainte) par un juge intérieur et cette puissance qui veille en lui sur les lois n'est pas
quelque chose de forgé -arbitrairement- par lui-méme mais elle est inhérente a son étre. Elle le suit
comme son ombre quand il pense lui échapper. Il peut sans doute par des plaisirs ou des distractions
s'étourdir ou s'endormir, mais il ne saurait éviter parfois de revenir a soi ou de se réveiller des lors
qu'il en percoit la voix terrible. Il est bien possible a 'homme de tomber dans la plus extréme
abjection ou il ne se soucie plus de cette voix, mais il ne peut jamais éviter de I'entendre. Cette
disposition intellectuelle originaire et (puisqu'elle est la représentation du devoir) morale qu'on
appelle conscience, a en elle-méme ceci de particulier que bien que 'homme n'y ait affaire qu'avec
lui-méme, il se voit cependant contraint par sa raison d'agir comme sur 1'ordre d'une autre personne.
Car le débat dont il est ici question est celui d'une cause judiciaire devant un tribunal. Concevoir
celui qui est accusé par sa conscience comme ne faisant qu'une seule et méme personne avec le
juge, est une maniere absurde de se représenter le tribunal : car s'il en était ainsi l'accusateur perdrait
toujours. C'est pourquoi pour ne pas étre en contradiction avec elle-méme, la conscience humaine
en tous ses devoirs doit concevoir un autre (comme 1'homme en général) qu'elle méme comme juge
de ses actions. Cet autre peut étre maintenant une personne réelle ou seulement une personne idéale
que la raison se donne a elle-méme. »

Kant, Métaphysique des moeurs



	COURS n°3 : ce qui donne un sens à la vie, c’est
	de rechercher le bien
	1./ La dimension morale de l’existence humaine
	A) L’être humain est un être de liberté
	1 -l’être humain n’est pas fait pour la contrainte
	2- l’être humain n’est pas fait pour l’impulsion (rappel)
	3 – l’être humain est fait pour la liberté

	B) pourquoi la liberté humaine s’appelle-t-elle « le devoir » ?
	1- en disant je dois je me manifeste comme volonté singulière


	2./ la difficile recherche du bien : la vision morale du monde
	A) Vivre pour être heureux ou vivre pour être juste?
	1- vivre pour être heureux : l’homme prudent cherche son bonheur
	2- vivre pour être bon : l'homme bon cherche à faire le bien

	B) les limites des morales traditionnelles (Nietzsche et Locke)
	1-Locke : la conscience morale est emplie de préjugés
	2- Nietzsche : la morale écrase l’individu sous la normalisation sociale. sociales

	C) dépasser cette limite ? La philosophie de la morale de Kant comme recherche d’une éthique universelle



