
 Enquête 2 : La vie humaine a-t-elle un sens ?
. 

COURS n°4 : ce qui donne un sens à la vie, c’est

 la recherche du bonheur

Dans le cours précédent nous avons découvert la destination morale de l’être humain, la
grandeur de notre humanité serait, selon Kant, dans notre capacité à mettre de côté notre propre
existence, et à agir en fonction de l’universel. 

Or sur ce point il y a en fait un intense débat parmi les philosophes. Tous ne sont pas
d’accord avec  Kant  pour  affirmer  que  notre  nature  humaine  est  avant  tout  celle  d’un animal
raisonnable voué à s’ouvrir à la considération de l’universel, et à faire passer avant toute chose la
loi morale. 

Nous allons donc dans ce cours parcourir différentes philosophies, qui exposent différentes
manières de voir la vie humaine parce qu’elles voient la nature de l’homme de façon très différente.
Nous découvrirons ainsi les conceptions du bonheur qui en découlent. 

1./ la destination de l’homme c’est d’assumer sa nature rationnelle 

Kant fait donc partie des philosophes, très nombreux, qui pensent que l’être humain n’est
pas son corps. Il est avant tout esprit, être rationnel, et s’il ne voit pas cela, il se laissera séduire par
les désirs du corps, et il chutera. Il perdra le chemin de sa destination véritable, et il se pervertira.
Dans cette  vision  de la  vie  humaine,  vivre  est  donc un combat  spirituel.  Un combat  contre  la
passion, contre l’intempérance, contre la tentation. Nous allons commencer par explorer les racines
de cette vision de l’homme, puis nous reviendrons sur l’analyse qu’en fait Kant.

A) L’opposition platonicienne de l’esprit et du corps 

Selon  Platon, la plupart des hommes commettent une terrible erreur : ils s’aveuglent sur
leur véritable nature. Ils affirment que le cœur de notre être est le désir. Mais le désir n’est pas le
principe. Selon Platon, la nature humaine est avant tout spirituelle, comme le dit aussi Marc Aurèle.
Je ne suis pas mon corps. Je suis une âme, immortelle et immatérielle, qui habite ce corps. Ainsi
mon âme contient-elle trois grandes facultés : 

- la pensée rationnelle (le « NOUS » en grec) : je suis capable de réfléchir et de connaître. 

- la volonté (le « THUMOS » en grec) : j’ai la capacité, contrairement aux animaux, de manifester
ma volonté, de choisir, de décider, de m’engager. 

- le désir (l’EPITHUMIA en grec) : je ressens des passions, parce que je suis intimement lié à mon
corps. 

Et Platon compare ces trois facultés à un char à deux chevaux conduit par un cocher. Le cocher,
c’est le NOUS, et les deux chevaux, THUMOS et EPITHUMIA. La grande erreur de la plupart des
hommes, c’est de laisser l’un des deux chevaux, le désir, prendre la route qu’il veut. Mais ce cheval
là, il ne veut que ce que le corps veut. Donc la situation est terrible : l’âme s’abandonne, soumet son
intelligence et sa volonté au corps. Cela ne peut mener au bonheur, parce que cela ne correspond
pas à notre nature. Dans la nature humaine, l’esprit est intelligence, raison, et il doit commander au
corps. Dans le cas contraire,  on tombe dans le  vice,  une voie qui nous éloigne de notre nature
véritable. On devient étranger à soi-même. 

En  résumé,  chez  le  plus  grand  nombre  des  hommes,  c’est  le  corps  qui  est  notre  nature,  et
l’intelligence et la volonté ne sont que des instruments au service de l’élan vital du corps, alors que
pour Platon, chez l’homme véritable, c’est  l'âme qui est notre nature, et c’est le corps qui est un



instrument au service de l’âme. 

B) éloge de la tempérance : ne surtout pas faire du plaisir le bien le 
plus haut (Platon, Marc Aurèle, Épicure)

La  place  du  plaisir  dans  la  recherche  du  bonheur  est  redéfinie  par  Marc  Aurèle.  La
recherche du plaisir n’est pas la voie qui nous mènera au bien le plus haut, parce que le plaisir est
attaché au corps, alors que notre être est spirituel, âme. 

Alors quoi, faut-il fuir le plaisir ? Non, il faut juste ne pas le placer au pinacle. Le plaisir est
utile, au même titre que la douleur. La douleur nous avertit d’un trouble dans le corps, et le plaisir
est ressenti lorsqu’un besoin du corps est satisfait. Acceptons les plaisirs qui accompagnent le bon
entretient de cet instrument qu’est le corps, mais n’allons jamais au-delà. C’est ce que signifie la
vertu de tempérance. 

Dans la comparaison avec les tonneaux, Platon veut nous faire comprendre pourquoi et
comment la recherche du plaisir pour lui-même, qu’on appelle aussi l’hédonisme, est un chemin de
vice. Le corps doit être garder en santé. Que tous les plaisirs qui correspondent à la santé du corps
soient acceptés. Mais que tous les plaisirs qui consistent à titiller le corps au-delà du nécessaire
soient proscrits. 

Ainsi Épicure nous invite à faire la différence entre les biens naturels et nécessaires, les
biens naturels et non nécessaires, les biens non naturels et non nécessaires. 

1. Les premiers sont ceux qui sont indispensables à la vie. Ceux sans lesquels notre « être » ne
peut pas persévérer dans sa voie, ne peut pas accomplir sa nature. 

2. Les seconds sont les mêmes biens, mais pris en excés, par goût hédoniste du plaisir pour le
plaisir.

3. Les troisièmes, sont des biens tout simplement  toxiques pour le corps et l’âme. Le plaisir
qu’ils  apportent se paye d’une intoxication du corps. On en trouve un exemple dans les
drogues comme la cocaïne, ou l’héroïne. 

Toutes ces philosophies sont donc, si on les rapporte à notre époque, des critiques très solides de
toute société de consommation. La consommation ne peut pas être un but, ce serait complètement
vicieux,  car  on mettrait  le  corps  au sommet,  et  l’âme au service du corps,  alors que la  nature
humaine correspond à l’inverse. 

C) le Souverain Bien des philosophes : l’amour de la sagesse

( textes : Sénèque - s'occuper de son âme )

La grande voie consiste donc, comme l’affirment Sénèque et Marc Aurèle, à ne pas se livrer
aux passions  corporelles,  mais  à  cultiver  son  âme.  La  plupart  des  hommes  sont  incapables  de
s’ouvrir  à  leur  nature  et  leur  destination  spirituelle.  Des  hommes  comme  Calliclès  sont  des
inconscients, des enfants dans des corps d’adultes, qui se livrent à la folie de leurs passions parce
qu’ils ignorent leur vraie nature, spirituelle. Ici on peut se rappeler de l’allégorie de la caverne de
Platon. L’âme de Calliclès reste enchaînée au corps, elle est incapable de se libérer et de progresser
vers la vraie lumière. 

( texte : Bhagavad Gita - se libérer de l'ego et s'établir dans l'universel )

Cette idée que le bonheur se trouve dans la sagesse on la retrouve autant dans l’Orient que
dans  l’Occident.  Ainsi  on  peut  comparer  le  texte  de  la  Bhagavad  Gita  indienne  au  texte  de
Descartes sur les grandes âmes et les âmes basses (voir le cours n°1). À chaque fois on trouvera
l’idée que l’attachement à mon corps, à mon Moi, à ma vie particulière, est le grand piège, et que au
contraire le vrai chemin d’humanité se trouve du côté de l’universel, la capacité d’aimer non pas
charnellement, mais spirituellement. 



D) le rapport entre morale et bonheur chez Kant

Kant est très proche de tout ce que nous venons de lire. Il parle lui aussi de la dualité qu’il y a dans
l’homme, qui est écartelé entre deux principes : 
- le mauvais principe, par lequel il a tendance à écouter d’abord ses désirs, à se laisser enfermer
dans sa recherche égoïste du bonheur personnel. Alors il n’est qu’un animal désirant. 
- le bon principe, par lequel il écoute sa raison, pense en fonction de l’universel et agit toujours
moralement. Alors il est un véritable animal rationnel.

Mais il s’oppose à Platon, Epicure, Marc Aurèle, Sénèque, en un mot à tous les sages antiques sur
un point : 

il pense que nous sommes incapables de parvenir à être sages. 

Pour lui le combat spirituel entre la raison et le désir n’est jamais définitivement gagné. Kant est
chrétien. Il pense que l’être humain ne peut pas à lui devenir un saint, c’est à dire agir parfaitement
moralement.  La  raison  ne  saurait  nous  sauver,  et  nous  permettre  d’actualiser  pleinement  notre
nature. Seule la foi religieuse le peut. Ainsi pour Kant le dépassement de l’égo est impossible en
cette vie. Je ne peux pas vouloir l’universel directement et simplement parce qu’en l’homme la
sensibilité parle toujours avant la raison. C’est ainsi qu’il interprète le mythe du péché originel. Si
l’homme est pécheur, s’il lui est impossible d’être parfaitement bon, c’est parce qu’en lui le désir
parle toujours avant la raison, la chair avant l’esprit. Par conséquent la vie juste ne peut être une vie
bonne. Toute existence humaine juste est un combat spirituel qui ne peut jamais être définitivement
gagné.  Je  dois  sans  cesse  faire  effort  sur  moi-même pour  qu’en  moi  le  devoir  parle  avant  la
sensibilité. Il m’est impossible de m’établir définitivement dans l’universel. Il y a en l’homme une
finitude qui lui interdit de trouver son bonheur dans l’exercice de son devoir. Autrement dit, il n’y a
pas d’âme parfaitement grande, au contraire tout homme garde en lui la bassesse d’être d’abord
tourné vers le sensible. Et Kant cite l’Epitre aux Romains de Paul : « il n’est pas un juste, pas même
un seul ».

C’est pourquoi selon Kant nous devons croire. Nous devons croire qu’il y a un Dieu, qu’il
est bon, miséricordieux, et qu’il prolongera cette vie de lutte d’une vie future où nous serons libérés
du péché. En attendant, il n’est pas question de chercher à être heureux. Nous devons faire passer le
bien, l’universel, le respect des autres toujours AVANT notre désir d’être heureux et nos stratégies
pour le devenir. 

2./ La nature égocentrique de l’être humain     : la liberté d’être soi est le  
souverain bien

Nous allons prendre le complet contrepied de notre première thèse. Platon, Marc Aurèle, Sénèque,
Kant, affirment que l’être humain est d’abord esprit, que sa nature est spirituelle. Avec Calliclès et
Nietzsche, nous allons découvrir deux penseurs qui affirment que tout cela, c’est du vent. L’être
humain  est  un  animal.  Sa  nature,  c’est  celle  de  l’animal  qui  veut  sa  propre  satisfaction,  et
l’expansion de sa puissance. 

A) Calliclès, Thrasymaque : la nature tyrannique de l’humain

1- l’anneau de Gygès

(  Lire le texte : TXT, Platon – l’anneau de Gygès )

Ce mythe de Gygès, plus exactement, mythe de l’ancêtre de Gygès le Lydien, mais que par
commodité on se rappelle sous le nom de « mythe de Gygès » raconte une histoire très simple : un
homme simple et  humble va devenir brusquement un conquérant assoiffé de pouvoir suite à sa
découverte  d’un anneau d’invisibilité.  Ce mythe joue ici  le  rôle  d’une histoire exemplaire,  une
histoire particulière, mais qui a une conséquence universelle. Gygès, c’est vous et c’est moi, c’est



tout un chacun. Il y aurait au fond de tout être humain, et donc au fond de la nature humaine, un
appétit de pouvoir sans limite. Ainsi la figure qui correspond le mieux à la nature humaine serait-
elle celle du tyran. Nous sommes naturellement centrés sur nous-mêmes, la réussite de notre vie.
Cet égocentrisme est notre véritable essence. 

2- Calliclès     : le désir tyrannique, voilà notre nature  

Lire le texte ( TXT Platon - tirade de Callicles )

Dans  le  Gorgias,  Calliclès  va  donner  une  formulation  philosophique  plus  précise  de  cet
égocentrisme. Il affirme que ce qui est premier chez chacun ce sont « ses passions », c’est-à-dire le
désir. Et la conscience réfléchie, l’intelligence, n’est, comme la volonté, que l’instrument de nos
passions. Selon Calliclès, ceci est tellement vrai que nul ne fait exception. Tout homme est dominé
par ses passions. Prenons des exemples : 

-  tous  les  conquérants :  par  exemple  Napoléon,  qui  met  toute  son intelligence  et  sa  volonté  à
conquérir l’Europe, c’est-à-dire à s’efforcer de devenir le maître du monde. On peut aussi penser à
la multitude des hommes d’État qui une fois au pouvoir font tout pour s’y maintenir, quitte à faire
basculer leur régime dans la dictature. (par exemple Xi Jin Ping, Evo Morales, Fidel Castro, ou
dernièrement la tentative de Donald Trump de faire pression sur l’Ukraine pour qu’elle l’aide à
discréditer un de ses adversaires à la présidentielle). 

- tous les artistes (Van Gogh est un très bon exemple : sa passion de peindre est si forte qu’il lui
sacrifie tout le reste de sa vie. Il va vivre une vie de pauvreté et de solitude pour assouvir son désir
créateur.  Autre  exemple :  James  Cameron,  lorsqu’il  réalise  Titanic,  produit  un  film  tellement
couteux qu’il risque sa propre faillite financière). 

- tous les aventuriers (Christophe Colomb qui se lance vers l’inconnu parce qu’il pense pouvoir
rallier l’Inde plus vite en traversant l’Atlantique. Pizzaro qui se rend maître du Pérou avec 100
hommes alors qu’il y a des dizaines de milliers de soldats de l’Inca contre lui.)

3- les hommes qui aiment la justice     ? Ils mentent, ils ont juste peur   
d’assumer leur vraie nature. C’est tout.

Mais on pourrait lui répondre que la plupart des gens ne fonctionnent pas ainsi. L’immense
majorité se laisse limiter par les lois, et n’ose pas, comme le dit Calliclès, affirmer ainsi sa liberté
naturelle. Sa réponse est la suivante : dans le fond ces hommes là aussi sont déterminés par leurs
passions. Simplement ils sont des natures faibles, de sorte que la passion qui domine en eux est la
peur. Plutôt que d’affirmer leurs désirs, ce qui implique risque et danger, ils préfèrent se cacher
derrière les lois communes, qui les protégeront.  C’est pour cela que le mythe de Gygès joue un si
grand rôle dans la démonstration : si on accorde l’impunité à un homme, si on lui enlève des raisons
d’avoir peur, alors il montrera la même nature conquérante et égocentrique que les  puissants. 

B) Nietzsche : les hommes de proie, maîtres d’eux-mêmes et du monde

( lire le texte : TXT Nietzsche – la bête de  proie )

Nietzsche  est  essentiel  car  il  va  permettre  de  comprendre  la  grandeur  de  l’affirmation
centrale des sophistes. Il n’y a pas de nature, pas de réalité, « l’homme est la mesure de toutes
choses ». Il faut prendre au sérieux les Sophistes comme Thrasymaque, ou leurs partisans, comme
Calliclès. Le sophiste affirme qu’il n’existe rien de naturel en nous, que tout est choix, tout est
création. 

Pour comprendre cela, Nietzsche va créer un concept, le concept de volonté de puissance,
qui est proche de celui de conatus. Mais là où Spinoza disait que nous faisons tout ce qui est en
notre  pouvoir  pour  « persévérer  dans notre  être »,  Nietzsche  affirme que nous sommes en  fait
habités par un désir de puissance, un désir non pas de nous maintenir, mais de nous augmenter, non
pas de rester ce que nous sommes, mais de croître et de franchir sans cesse de nouveaux paliers de
développement. Notre nature, c’est cette liberté de désirer sans limite. 

Nietzsche nous permet de comprendre de façon originale la distinction de classe : d’un côté



les dominants, qui soumettent la masse des plus faibles à leur volonté, et, au final, à leurs désirs, et
de l’autre, la masse apeurée et dominée. Mais  Nietzsche  lui-même  l’affirme :  cette  mentalité  de
conquérant sanguinaire, sans foi ni loi, ne peut durer qu’un temps. Pour que l’humain perdure, il a
besoin d’organisation sociale. La nature conquérante, « bête de proie », doit, si elle veut pérenniser
son pouvoir, se transformer en « aristocratie ». La passion première de domination devient alors
« passion de la distance », passion qui sépare les dominants des dominés. Finalement on retrouve
là la dynamique du désir mimétique.

Le sens de la vie n’est plus alors simplement de jouir. Pour Nietzsche, l’expression « avoir
de grandes passions » prend un tout autre sens. Il s’agit de se faire être. Les grands hommes, ce sont
ceux qui choisissent l’effort, la discipline, pour se donner une forme. L’être humain est en quelque
sorte son propre Dieu. Le souverain bien, c’est l’auto-création, l’auto-institution de l’homme par
l’homme. 

Et Nietzsche retrouve donc aussi la critique que Calliclès fait du peuple petit et médiocre,
qui coule son existence dans les formes sociales qu’on a préparées pour lui, son « statut social ». 

C) Norbert Elias : le moteur essentiel des actions humaines est la lutte 
pour le prestige. 

Voici  un  excellent  exemple  de  cette  passion  de  la  distance,  donné  par  Norbert  Elias,
sociologue et historien, qui analyse le fonctionnement de la Cour à Versailles 

( lire le texte : TXT Norbert Elias – l’étiquette du coucher de la Reine )

Cet  exemple  est  intéressant  justement  à  cause  de  son absurdité.  Nous sommes  dans  la
chambre de la  Reine, elle est nue, et on attend pour l’habiller que la duchesse la plus honorable
arrive dans la pièce. Ici chacun est défini par la place qu’il occupe dans la hiérarchie sociale. La
passion dominante est celle de l’honneur. Monter, c’est dominer plus de personnes par son prestige.
Descendre, c’est être humilié. Dans ce type de société, l’être humain n’est que par ce qu’il paraît. 

Au centre de ce je, il y a l’ego  de chaque individu, lancé dans une lutte éperdue pour le
prestige et la reconnaissance. 

La philosophie de Nietzsche, elle, va plus loin. La nature la plus élevée, c’est celle de l’ego
qui dépasse même le cadre de ce jeu social et aristocratique de la puissance. Ce qu’il veut, c’est
devenir l’Etre des êtres, le surhomme. 

3.  / Il n’y a pas de nature humaine     : se libérer est le souverain bien  

Là  encore,  nous  allons  drastiquement  changer  de  perspective.  Platon  et  Kant :  l’homme  est
spirituel.  Calliclès  et  Nietzsche :  l’homme  est  corps.  Voyons  maintenant  des  penseurs,
Schopenhauer et le Bouddha, qui affirment qu’au fond l’homme n’est ni l’un, ni l’autre. L’homme,
au fond n’est rien, et tant qu’il croira qu’il est quelque chose, il souffrira. 

A) Schopenhauer : la vie humaine est à la fois insensée et 
insupportable

Selon Schopenhauer, la vie humaine est en réalité à la fois insensée, insignifiante, et insupportable.
Cette  vision  pessimiste  de  la  vie  humaine  vient  bien  sur  de  la  façon  dont  il  définit  l’être  de
l’homme.

1 -le monde comme volonté et représentation

Nous sommes prisonniers d’une illusion lorsque nous croyons que toi et moi nous existons 
comme des individus, à part entière. Nous croyons à ce que Schopenhauer appelle le principe 
d’individuation. Nous nous représentons nous mêmes comme des individus, des personnes, doués 
chacun d’une volonté propre, ayant chacun une vie à vivre. C’est cela que Schopenhauer appelle 
« le monde comme représentation ». 



Mais cette réalité n’est qu’une illusion, une apparence. Sous cette apparence il y a une 
réalité plus fondamentale, celle de la Volonté, unique, toujours la même, qui parcourt tout individu, 
toute être vivant. Elle est universelle, elle est le seul véritable conatus. Et nous n’en sommes que les
vecteurs. 

2 - l’exemple de la vie amoureuse

(lire le texte - Schopenhauer - illusion de la recherche individuelle du bonheur )

Les êtres humains s’apparient et croient que c’est l’une des grandes affaires de leur vie
individuelle. Ainsi le mariage, la naissance des enfants, sont vus comme des piliers essentiels du
bonheur individuel. Or en réalité, c’est simplement la Volonté aveugle qui nous pousse les uns vers
les autres pour que nous nous reproduisions et permettions ainsi sa perpétuation. Notre sexualité ne
nous appartient pas, nos histoires d’amour ne sont que des subterfuges, des voiles illusoires pour
dissimuler le fait que nous sommes les instruments de la reproduction de l’espèce. 

3 - le déséquilibre entre plaisir et douleur

( lire le texte : Schopenhauer - déséquilibre plaisir douleur )

Le plaisir est bref, fugace, disparu aussitôt qu’il a été ressenti, alors qu’une douleur que nous ne
calmons pas s’installe, continue de nous harceler, nous épuise. Ce déséquilibre entre la brièveté du
plaisir et la durée des souffrances de la vie fait naître chez Schopenhauer un dégoût profond de la
vie humaine. 

Pour le comprendre il faut bien faire la distinction entre les mots désir,  plaisir,  bonheur.
Le désir,  nous l’avons défini. Le bonheur, nous avons montré combien sa définition précise est
impossible. Mais qu’est-ce que le plaisir ? Il s’agit d’un concept biologique. Il prend sa place à
l’intérieur d’un système neuro-physiologique :  le système de la récompense.  Ce système sert à
renforcer les comportements utiles à la survie et au développement de l’organisme. À chaque fois
que j’éprouve du plaisir, c’est une sorte de « prime » que l’organisme verse à la conscience pour
qu’elle y retourne. Si manger est un plaisir,  c’est parce que par cet acte, j’apporte au corps les
nutriments dont il a besoin. Si avoir des relations sexuelles est source de plaisir, c’est parce que ce
comportement sert à la reproduction de l’espèce. 

On comprend mieux pourquoi le plaisir ne dure pas ! Un animal qui jouirait en permanence du
simple fait  de vivre  n’aurait  pas  à  se  démener  pour  échapper  à  ses  prédateurs,  ou chercher  sa
nourriture. Il se laisserait tranquillement dépérir. Donc toute cette mécanique du plaisir est adossée à
une mécanique de la vie, qu’elle ne fait que prolonger. 

Et  c’est  la  raison principale  du dégout  de  Schopenhauer  pour  la  vie :  en  fait  notre  pensée  est
instrumentalisée par le corps, et au-delà du corps, par le vouloir-vivre aveugle et universel. Nous
sommes littéralement manipulés par notre corps pour servir non pas notre désir d’être heureux, mais
la survie de l’espèce.

B) le bouddhisme, voie de la libération

Mais alors, comment vivre sa vie ? Le Bouddha part d’un constat similaire à celui de Schopenhauer,
comme le montre l’histoire de la vie du Bouddha. 

1- Siddharta Gautama     : histoire de l’éveil du Bouddha  

Le premier Bouddha était un jeune prince. À sa naissance, on a annoncé à son père qu’il
deviendrait un des plus grands sages de l’Inde, sinon le plus grand. Mais cet oracle a déçu le père,
qui voulait que son fils soit comme lui un prince, un dirigeant politique. Il a donc décidé d’éduquer
son fils en le maintenant à l’écart du monde, dans son palais. Or il est arrivé qu’un jour le jeune
Siddharta parvienne à sortir du palais. Se promenant dans les rues avec son vieux serviteur, il voit
un  homme affligé  sur  un brancard.  Son serviteur  lui  apprend qu’il  s’agit  d’un malade.  Puis  il
rencontre un homme épuisé, ridé, affaissé sur lui-même. Son serviteur lui apprend qu’il s’agit d’un



vieillard, et enfin il découvre un cadavre. Il en conçoit un dégoût très profond de sa vie superficielle
dans le palais. À quoi bon tous ces plaisirs, si c’est pour finir par être rattrapé  par la maladie, la
vieillesse, et finalement la mort ? 

Siddharta décide alors de tout quitter. Il abandonne le palais, et avec lui femme et enfant, et
mène la vie d’un renonçant, voyageant à la recherche de maîtres de sagesse. Il s’adonne ainsi aux
ascèses du Yoga pendant plus de dix ans, mais ne parvient pas à se libérer. Finalement il renonce à
l’ascèse, et obtient l’illumination seul, plongé en méditation, au pied d’un arbre. Là lui est révélé le
sens, ou plutôt le non sens de la vie humaine, il prend aussi conscience qu’il existe un chemin de
libération. Arrivé à cette libération, il décide pourtant de revenir parmi les hommes, par compassion
pour leur souffrance, et passera le reste de sa vie à enseigner ce qu’on appelle aujourd’hui la voie du
Bouddha, le Bouddhisme. 

2- la doctrine bouddhiste de la souffrance et de la libération

Le bouddhisme est basé sur l’enseignement de ce que le Bouddha a appelé « les 4 nobles vérités » : 

1. « Dukkha » : le cycle éternel de la souffrance. Tout est souffrance. De la naissance à la 
mort, tout change autour de nous. Rien ne reste, tout passe. Ce qu’on a aimé disparaitra. 
Vouloir persévérer dans son être, le conatus lui-même, n’a pas de sens, puisque cet être 
finira par se corrompre et disparaître. 

2. « Tanha » : l’éternelle soif. L’origine de la souffrance est dans le désir. Si les hommes 
souffrent, c’est parce qu’ils refusent la réalité universelle de « Dukkha ». Ils veulent croire 
qu’ils peuvent « réussir leur vie », obtenir ce qu’ils désirent. Dès lors, leur vie n’est qu’une 
course épuisante qui n’a jamais de fin. 

3. « Nirvana » : On peut interrompre la souffrance, par l’abolition du désir. Il n’est donc pas 
question de rechercher plaisir, jouissance, épanouissement. Rien de tout cela n’a de sens. 
Mais il y a une possibilité d’atteindre la paix, jusqu’à atteindre l’équanimité, un état de 
paix, de tranquillité intérieure parfaite qui culmine dans ce que le bouddhisme appelle le 
nirvana. 

4. « Bouddha » : l’enseignement de la voie juste de la libération. L’enseignement du Bouddha 
est la voie juste, celle qui doit être suivie pour obtenir cette libération. Le bouddha propose 
alors une méthode pour réussir à maîtriser le désir, et, peu à peu, l’éteindre.

RQ : Samsara et karma, pourquoi pour le Bouddha le suicide n’est certainement pas la 
solution ? Il s’agit d’éteindre en nous le vouloir vivre, le désir. Or cela implique de calmer le 
feu du désir. C’est une démarche longue, basée sur la méditation. Celui qui veut quitter cette 
vie immédiatement, en se suicidant, ne sera pas libéré. Dukkha, la douleur, ne mourra pas 
avec lui, mais se réincarnera dans le cycle éternel des renaissances. La mort violente n’est 
donc certainement pas la solution. 

4./   la nature politique de l’être humain     : la citoyenneté est le souverain  
bien (Aristote)

Ici aussi cette partie sera plutôt brêve car elle sera reprise et développée dans le cours sur la 
politique. Selon Aristote, l’être humain est un animal politique. Donc il remettrait en cause toute 
notre réflexion sur le bonheur en affirmant que nous avons oublié l’essentiel : nous sommes des 
animaux sociaux, faits pour vivre ensemble, et à ce titre il y a un problème

- avec les sages comme Marc Aurèle, Sénèque : nous devons utiliser notre raison,oui mais pas avant
tout pour nous détacher de notre existence. Notre intelligence doit nous servir à organiser une 
société la plus équilibrée possible, dotée des lois les meilleures afin que nous puissions nous établir 
dans un État solide et juste.

- avec Calliclès : celui-ci promeut la figure du tyran, qui est une perversion de la nature humaine. 
En effet le tyran est l’homme qui nie sa nature politique et s’efforce de réduire ses semblables au 



rang d’esclaves serviteurs de son bon vouloir.

- avec Schopenhauer et le Bouddha : il n’y a pas de sens à se sentir déprimé par l’expérience 
humaine de la vie. Nous avons une nature, elle est sociale et politique, nous devons l’accomplir, et 
pas la fuir.

Nous entrerons dans le détail de la vision Aristotélicienne de la vie à l’occasion du cours sur la 
politique. 

Conclusion     :  

En  conclusion  de  ce  cours,  nous  n’avons  pas,  finalement,  une,  mais  plusieurs  réponses  à  la
question du sens de la vie humaine. 

1. Platon, Épicure, Marc Aurèle, Sénèque (les sagesses antiques) il faut que tu connaisses ta
nature, qui est raison, et que tu vives selon la raison, dans la tempérance et la maîtrise,
disent Platon, Marc Aurèle, Sénèque. Le Souverain bien est la tranquillité du sage. 

2. Kant et le chritianisme (et l’Islam) il faut que tu vives dans l’espérance d’une vie future, et
que tu vives cette vie là, cette vie mortelle, dans une grande rectitude morale afin de te
détourner des séductions de la tentation. Le souverain bien est la béatitude des Saints.

3. Calliclès et Nietzsche : il faut que tu donnes toi-même, par un acte de liberté, un sens à ta
vie, que tu donnes formes à ce que tu veux être. Le souverain bien est l’exultation de la
réussite et de l’auto-définition de soi. 

4. Schopenhauer et le Bouddha : il n’y a pas de sens à cette vie, et il faut l’accepter et s’en
libérer. Le Souverain Bien est l’annihilation et la paix absolue de l’état de nirvana. 

5. Aristote : il faut que tu t’ouvres à ta nature sociale et politique, que tu t’insères à l’intérieur
d’une société où tu prendra ta juste place. Le souverain bien est la vie citoyenne. 

4 voies, 4 manières de donner un sens à la vie humaine. Alors peut-on dire que ce cours a fait le
tour de la question ? Je n’en suis pas si certain. 

Un jour que je redescendais du Cirque de Mafate, j’ai croisé un homme, qui lui y remontait. C’était
plus  exactement  dans le  lit  de la  Rivière des Galets.  Le chemin,  en ce petit  matin,  était  frais,
paisible. L’homme, un homme vétu simplement, modestement, remontant dans son ermitage avec
son bertel sur son dos, s’arrête et nous échangeons quelques mots. Puis nous nous séparons après
ces minuscules amabilités. Mais après avoir parcouru quelques dizaines de mètres, mu par une
impulsion sans motif, je me retourne, l’homme aussi s’est retourné. Et il jette un mot, avec force,
dans l’air du matin : « Apprécié ». Apprécie. Apprécie ta vie. Apprécie l’air du matin et la saveur
de ta nourriture. Apprécie ta respiration, la vitalité de ton corps, et le simple passage des jours. 

Bien sur, cela ne suffit pas à vivre sa vie. Bien sur, on ne peut pas, en réalité, limiter son existence à
ce  seul  mot  d’ordre.  La  vie  est  trop  vaste,  trop  complexe,  trop  pleine  de  responsabilités,  de
questions, mais aussi de tristesses et de douleurs en tout genre pour que ce mot d’ordre suffise. 

Mais  ce  mot,  « Apprécié ! »,  qui  renvoie  à  une  très  ancienne  locution  latine,  « carpe  diem »,
« cueille le jour » m’a rappelé que sous les vicissitudes de la vie, il y a un simple bonheur, toujours
présent,  invisible,  parfois  oblitéré  par  le  deuil,  la  maladie,  l’approche  de  la  mort,  l’échec,  le
désespoir, mais qui reste toujours là, le sentiment d’exister, et que cela est bon. 

Dans ce cour, nous avons vu beaucoup de « il faut », nous n’avons vu que des « il faut », parce que
cela tient à notre nature d’être humain, d’être pensant, d’être qui doit  choisir,  d’être pour qui,
choisir ce qu’il faut et ce qu’il ne faut pas faire est absolument essentiel. Mais cet «  Apprécié » jeté
dans l’air frais et nouveau du petit matin disait autre chose : sache te défaire, parfois, de cette
pensée qui te porte toujours au devant de toi-même. Sois, simplement. Cueille le jour. Ton humanité
te rattrapera bien assez tôt. 



Les textes

Schopenhauer : absurdité de la recherche individuelle du bonheur

Manifestement le soin avec lequel un insecte recherche telle fleur, ou tel fruit, ou tel fumier,
ou telle viande, ou, comme l'ichneumon, une larve étrangère pour y déposer ses neufs, et à cet effet
ne  redoute  ni  peine  ni  danger,  est  très  analogue  à  celui  avec  lequel  l'homme  choisit  pour  la
satisfaction de l'instinct sexuel une femme d'une nature déterminée, adaptée à la sienne, et qu'il
recherche si ardemment que souvent pour atteindre son but, et au mépris de tout bon sens, il sacrifie
le bonheur de sa vie par un mariage insensé, par des intrigues qui lui coûtent fortune, honneur et
vie, même par des crimes comme l'adultère et le viol, - tout cela uniquement pour servir l'espèce de
la manière la plus appropriée et conformément à la volonté partout souveraine de la nature, même si
c'est au détriment de l'individu. Partout en effet l'instinct agit comme d'après le concept d'une fin,
alors que ce concept n'est pas du tout donné. La nature l'implante là où l'individu qui agit serait
incapable de comprendre son but ou répugnerait à le poursuivre; aussi n'est-il, en règle générale,
attribué qu'aux animaux, et cela surtout aux espèces inférieures, qui ont le moins de raison; mais il
n'est  guère  donné  à  l'homme  que  dans  le  cas  examiné  ici,  car  l'homme  pourrait  sans  doute
comprendre le but, mais ne le poursuivrait pas avec toute l'ardeur indispensable, c'est-à-dire même
aux dépens de son bonheur personnel. Aussi, comme pour tout instinct, la vérité prend ici la forme
de l'illusion, afin d'agir sur la volonté. C'est un mirage voluptueux qui leurre l'homme, en lui faisant
croire qu'il trouvera dans les bras d'une femme dont la beauté lui agrée, une jouissance plus grande
que dans ceux d'une autre; ou le convainc fermement que la possession d'un individu unique, auquel
il aspire exclusivement, lui apportera le bonheur suprême. Il s'imagine alors qu'il consacre tous ses
efforts et tous ses sacrifices à son plaisir personnel, alors que tout cela n'a lieu que pour conserver le
type normal de l'espèce, ou même pour amener à l'existence une individualité tout à fait déterminée,
qui ne peut naître que de ces parents-là".

Arthur Schopenhauer, Métaphysique de l’Amour

Schopenhauer : le déséquilibre entre plaisir et douleur

Nous sentons la douleur, mais non l'absence de douleur ; le souci, mais non l'absence de souci ;
la crainte, mais non la sécurité. Nous ressentons le désir, comme nous ressentons la faim et la soif ;
mais le désir est-il rempli, aussitôt il en advient de lui comme de ces morceaux goûtés par nous et
qui cessent d'exister pour notre sensibilité, dès le moment où nous les avalons. Nous remarquons
douloureusement l'absence des jouissances et des joies, et nous les regrettons aussitôt ; au contraire,
la  disparition  de  la  douleur,  quand  même  elle  ne  nous  quitte  qu'après  longtemps,  n'est  pas
immédiatement sentie, mais tout au plus y pense-t-on parce qu'on veut y penser, par le moyen de la
réflexion. Seules, en effet, la douleur et la privation peuvent produire une impression positive et par
là  se  dénoncer  d'elles-mêmes :  le  bien-être,  au  contraire,  n'est  que  pure  négation.  Aussi
n'apprécions-nous par les trois plus grands biens de la vie, la santé la jeunesse et la liberté, tant que
nous les possédons. Pour en comprendre la valeur, il faut que nous les ayons perdus, car il sont aussi
négatifs. Que notre vie était heureuse, c'est ce dont nous ne nous apercevons qu'au moment où ces
jours  heureux ont  fait  place à  des  jours  malheureux.  Autant  les jouissances  augmentent,  autant
diminue l'aptitude à les goûter : le plaisir devenu habitude n'est plus éprouvé comme tel. Mais par là
même grandit la faculté de ressentir la souffrance ; car la disparition d'un plaisir habituel cause une
impression douloureuse. Ainsi la possession accroît la mesure de nos besoins, et du même coup la
capacité  de ressentir  la  douleur.  Le cours des heures  est  d'autant  plus  rapide qu'elles  sont  plus
agréables, d'autant plus lent qu'elles sont plus pénibles. Car le chagrin, et non le plaisir, est l'élément
positif,  dont la présence se fait  remarquer.  De même nous avons conscience du temps dans les
moments d'ennui, non dans les instants agréables. Ces deux faits prouvent que la partie la plus
heureuse de notre existence est celle où nous la sentons le moins ; d'où il suit qu'il vaudrait mieux
pour nous ne pas la posséder. 

Schopenhauer, le Monde comme Volonté et comme Représentation



Platon : tirade de Calliclès

Calliclès :  Veux-tu savoir  ce que sont le beau et  le juste de nature? hé bien,  je vais te le dire
franchement! Voici, si on veut vivre comme il faut, on doit laisser aller ses propres passions, si
grandes soient-elles, et ne pas les réprimer. Au contraire, il faut être capable de mettre son courage
et son intelligence au service de si grandes passions et de les assouvir avec tout ce qu'elles peuvent
désirer. Seulement, tout le monde n'est pas capable, j'imagine, de vivre comme cela. C'est pourquoi
la masse des gens blâme les hommes qui vivent ainsi,  gênée qu'elle est de devoir dissimuler sa
propre incapacité à le faire. La masse déclare donc bien haut que le dérèglement -j'en ai déjà parlé-
est une vilaine chose. C'est ainsi qu'elle réduit à l'état d'esclaves les hommes dotés d'une plus forte
nature que celle des hommes de la masse; et ces derniers, qui sont eux-mêmes incapables de se
procurer les plaisirs qui les combleraient, font la louange de la tempérance et de la justice à cause
du manque de courage de leur âme. (…) (les hommes qui exercent le pouvoir ) sont des hommes
qui peuvent jouir de leurs biens, sans que personne y fasse obstacle, et ils se mettraient eux-mêmes
un maître sur le dos, en supportant les lois, les formules et les blâmes de la masse des hommes!
Comment pourraient-ils éviter, grâce à ce beau dont tu dis qu'il est fait de justice et de tempérance,
d'être réduits au malheur, s'ils ne peuvent pas, lors d'un partage, donner à leurs amis une plus grosse
part qu'à leurs ennemis, et cela, dans leurs propres cités, où eux-mêmes exercent le pouvoir! Ecoute,
Socrate, tu prétends que tu poursuis la vérité, eh bien, voici la vérité : si la facilité de la vie, le
dérèglement, la liberté de faire ce qu'on veut,  demeurent dans l'impunité,  ils font la vertu et  le
bonheur! Tout le reste, ce ne sont que des conventions, faites par les hommes, à l'encontre de la
nature. Rien que des paroles en l'air, qui ne valent rien! 

Platon, Le Gorgias

Platon : l’anneau de Gygès

Les hommes prétendent que, par nature, il est bon de commettre l'injustice et mauvais de la souffrir,
mais qu'il  y a plus de mal à la souffrir que de bien à la commettre. Aussi,  lorsque mutuellement ils la
commettent et la subissent, et qu'ils goûtent des deux états, ceux qui ne peuvent point éviter l'un ni choisir
l'autre estiment utile de s'entendre pour ne plus commettre ni subir l'injustice. De là prirent naissance les lois
et les conventions, et l'on appela légitime et juste ce que prescrivait la loi. Voilà l'origine et l'essence de la
justice: elle tient le milieu entre le plus grand bien – commettre impunément l'injustice – et le plus grand mal
– la subir quand on est incapable de se venger. Entre ces deux extrêmes, la justice est aimée non comme un
bien en soi, mais parce que l'impuissance de commettre l'injustice lui donne du prix. En effet, celui qui peut
pratiquer cette dernière ne s'entendra jamais avec personne pour s'abstenir de la commettre ou de la subir, car
il serait fou. Telle est donc Socrate, la nature de la justice, et telle son origine, selon l'opinion commune. 

Maintenant, que ceux qui la pratiquent agissent par impuissance de commettre l'injustice, c'est ce que
nous sentirons particulièrement bien si nous faisons la supposition suivante. Donnons licence au juste et à
l'injuste  de  faire  ce  qu'ils  veulent;  suivons  les  et  regardons  où,  l'un  et  l'autre,  les  mène  le  désir.  Nous
prendrons le juste en flagrant délit de poursuivre le même but que l'injuste, poussé par le besoin de l'emporter
sur les autres: c'est ce que recherche toute nature comme un bien, mais que, par loi et par force, on ramène au
respect de l'égalité. La licence dont je parle serait surtout significative s'ils recevaient le pouvoir qu'eut jadis,
dit-on, l'ancêtre de Gygès le Lydien. Cet homme était un berger, au service du roi qui gouvernait alors la
Lydie. Un jour, au cours d'un violent orage, accompagné d'un séisme, le sol se fendit et il se forma une
ouverture béante près de l'endroit où il faisait paître son troupeau. Plein d'étonnement, il y descendit, et (...)
vit un cheval de bronze creux, percé de petites portes; s'étant penché vers l'intérieur, il y aperçut un cadavre
de taille plus grande,  semblait-il,  que celle  d'un homme,  et  qui  avait  à  la main un anneau d'or,  dont  il
s'empara; puis il partit sans prendre autre chose. Or, à l'assemblée habituelle des bergers qui se tenait chaque
mois pour informer le roi de l'état de ses troupeaux, il se rendit portant au doigt cet anneau. Ayant pris place
au milieu des autres, il tourna par hasard le chaton de la bague vers l'intérieur de sa main; aussitôt il devint
invisible à ses voisins qui parlèrent de lui comme s'il était parti. Étonné, il mania de nouveau la bague en
tâtonnant, tourna le chaton en dehors et, ce faisant, redevint visible. S'étant rendu compte de cela, il répéta
l'expérience pour voir si l'anneau avait bien ce pouvoir; le même prodige se reproduisit: en tournant le chaton
en dedans, il devenait invisible, en dehors, visible. Dès qu'il fut sûr de son fait, il fit en sorte d'être au nombre
des messagers qui se rendaient auprès du roi. Arrivé au palais, il séduisit la reine, complota avec elle la mort
du roi, le tua, et obtint ainsi le pouvoir.

 Si donc il existait deux anneaux de cette sorte, et que le juste reçut l'un, l'injuste l'autre, aucun, pense-t-



on, nul ne serait de nature assez adamantine1 pour persévérer dans la justice et pour avoir le courage de ne
pas toucher au bien d'autrui, alors qu'il pourrait prendre sans crainte ce qu'il voudrait  sur la place publique,
s'introduire dans les maisons pour s'unir à qui lui plairait, tuer les uns, briser les fers des autres et faire tout à
son gré, devenu l'égal d'un dieu parmi les hommes.  (...)

Et  l'on  citerait  cela  comme  une  grande  preuve  que  personne  n'est  juste  volontairement,  mais  par
contrainte, la justice n'étant pas un bien individuel, puisque celui qui se croit capable de commettre l'injustice
la commet. 

Platon, La République, livre 2

Nietzsche : l’homme de proie, moteur de l’histoire

La vérité est dure. Il nous faut regarder froidement comment n'importe quelle civilisation
supérieure a commencé sur cette terre. Des hommes encore tout proches de la nature, des barbares
dans tout ce que ce mot comporte d'effroyable, des hommes de proie encore en possession d'une
volonté intacte et d'appétits de puissance inentamés se sont jetés sur des races plus faibles, plus
policées, plus paisibles, des races soit commerçantes soit pastorales, ou sur de vieilles civilisations
usées qui dilapidaient leurs dernières énergies en d'étincelants et mortels feux d'artifice. La caste
aristocratique fut toujours d'abord, la caste des barbares : sa supériorité ne résidait pas avant tout
dans sa force physique, mais dans sa force spirituelle ; ils étaient plus complètement des hommes.

Nietzsche, Par delà Bien et Mal

Norbert Elias : le bonheur ? Chercher à tout prix à maintenir son rang

Il ne se rendait pas à la cour parce qu'il dépendait du roi, mais il acceptait
sa dépendance par rapport au roi parce que seule la vie à la cour et au sein
de la société de cour lui permettait de maintenir son isolement social par
rapport aux autres, gage du salut de son âme, de son prestige d'aristocrate
de la cour,  en d'autres mots,  de son existence sociale  et  de son identité
personnelle. 

Le lever de la reine se déroulait selon un cérémonial calqué sur celui du lever du roi. La dame
d'honneur de service avait le droit de passer à la reine sa chemise. La dame du palais lui mettait le
jupon et  la robe.  Si, par hasard,  une princesse de la famille royale survenait,  c'était  elle qui se
chargeait de la cérémonie de la chemise. Or, une fois, la reine ayant été dévêtue par ses dames, la
camériste  présenta la chemise à  la dame d'honneur pour que celle-ci  la  passât  à la  reine.  A ce
moment, la duchesse d'Orléans entra dans la chambre. La dame d'honneur rendit la chemise à la
camériste,  qui  s'apprêtait  à  la  confier  à  la  duchesse,  lorsqu'une  dame d'un  rang  plus  élevé,  la
comtesse de Provence, survint. Aussitôt, la chemise repassa dans les mains de la camériste qui la
donna à la comtesse de Provence ; c'est à elle que revint l'honneur d'en vêtir la reine. Pendant que
ces dames se passaient et repassaient la chemise, la reine attendait, nue comme Eve, la fin de la
cérémonie. (…)

Il  n'est  pas  sans  intérêt  de  voir  d'un peu plus  près  ces  structures  cérémoniales.  Car  c'est
précisément dans de tels contextes qu'on aperçoit les particularités des contraintes que des hommes
engagés dans des relations sociales s'infligent les uns aux autres. L'exemple cité plus haut montre
que  l'étiquette  et  le  cérémonial  ont  été  transformés  en  un  « mouvement  perpétuel »  fantôme,
actionné – comme un moteur inépuisable – par la lutte pour les chances de rang et de puissance
menée par des hommes soucieux de se maintenir face à leurs pairs et à la masse des exclus, ainsi
que par leur désir d'une hiérarchisation rigoureuse du prestige. En dernière analyse, c'est bien la
nécessité de cette lutte pour les chances de puissance, de rang et de prestige toujours menacées qui
poussait les intéressés, en raison même de la structure hiérarchisée du système de domination, à
obéir à un cérémonial ressenti par tous comme un fardeau. Aucune des personnes composant le
groupe n'avait la possibilité de mettre en route une réforme. La moindre tentative de réforme, la
moindre modification de structures aussi  précaires que tendues aurait  infailliblement entraîné la
mise  en  question,  la  diminution  ou même l'abolition  des  droits  et  privilèges  d'individus  ou  de

1 Qui a la dureté et la pureté du diamant. 



familles. Une sorte de tabou interdisait à la couche supérieure de cette société de toucher à de telles
chances de puissance, et encore bien moins de les supprimer. Toute tentative dans ce sens  aurait
mobilisé contre elle de larges couches de privilégiés qui craignaient, peut-être pas à tort, que les
structures  du  pouvoir  qui  leur  conférait  ces  privilèges  ne  fussent  en  danger  de  céder  ou  de
s'effondrer si on touchait au moindre détail de l'ordre établi. Ainsi rien ne fut changé. (…)

On détestait l'étiquette, mais il était impossible de s'en écarter, non seulement parce que le
roi l'imposait, mais parce que l'existence sociale des personnes qu'elle touchait en dépendait. Ainsi
dans les engrenages du mécanisme de la cour, la volonté des uns de s'imposer suscitait cette même
volonté chez les autres. Lorsqu'un système bien équilibré de privilèges est parvenu à une certaine
stabilité,  aucun des privilégiés ne peut s'en évader sans ébranler les fondements mêmes de son
existence  personnelle  et  sociale.  Les  privilégiés,  prisonniers  des  filets  qu'ils  se  jetaient
réciproquement, se maintenaient pour ainsi dire les uns les autres dans leurs positions, même s'ils ne
supportaient qu'à contre-coeur le système. La pression que les inférieurs ou les moins privilégiés
exerçaient  sur  eux les  forçait  à  défendre  leurs  privilèges.  Et  vice  versa :  la  pression  d'en haut
engageait les désavantagés à s'en affranchir en imitant ceux qui avaient accédé à une position plus
favorable ; en d'autres termes, ils entraient dans le cercle vicieux de la rivalité de rang. 

Norbert Elias, la Société de Cour

Sénèque : l’homme sage cultive son âme, pas son corps

Prends soin, principalement, de la santé de ton âme, et en second lieu de celle de ton corps,
car celle-ci vient après la santé de l'âme et elle ne te coûtera pas grand chose si tu veux être en
bonne santé. Il est sot, en effet, mon cher Lucilius, et très peu convenable pour un homme cultivé de
s'occuper à faire de la musculation, à s'élargir la nuque et à se fortifier les pectoraux. Quand tu auras
eu la chance de grossir et que tes muscles auront gonflé, jamais tu n'égaleras les forces ni le poids
d'un bœuf gras ! Pire encore, sous le poids de ce corps trop musculeux, l'âme est étouffée, et rendu
moins agile. C'est pourquoi, autant que tu le peux, assigne une limite à ton corps, et libère ton âme. 

Sénèque, Lettre à Lucilius

La Bhagavad Gita : le sens de la vie est de dépasser les limites de l’ego et de s’ouvrir à 
l’universel.

VERSET 9.11 : Ceux qui sont dans l'erreur me méprisent logé dans le corps humain, parce qu'ils ne
savent pas Ma suprême nature d'être, à moi qui suis le Seigneur de toutes les existences.
Le mental de l'être humain mortel est égaré parce que dans son ignorance, il s'arrête aux voiles et se
fie aux apparences ; il ne voit que le corps humain extérieur, le mental humain, la manière humaine
de vivre, et ne saisit aucun éclair libérateur de la Divinité logée en la créature. Il ne reconnaît pas la
Divinité qui est au-dedans de lui et ne peut la voir dans les autres hommes, et bien que le divin se
manifeste en l'humain il reste aveugle ou méprise la Divinité voilée. Et s'il ne la reconnaît pas dans
la créature vivante, encore moins peut-il la voir dans le monde extérieur qu'il regarde de sa prison –
son ego, son moi qui le sépare des autres êtres. Il ne voit pas Dieu dans l'univers ; il ne sait rien du
Divin suprême qui est maître de ces plans pleins d'existence diverses et qui demeure en elles. Il est
aveugle à la vision par laquelle tout dans le monde devient divin et par laquelle l'âme elle-même
s'éveille à sa propre divinité inhérente et devient comme le Divin, partie du Divin. Ce qu'il voit
aisément, en vérité – et s'y attache avec passion – c'est seulement la vie de l'ego pourchassant les
choses finies, pour elles-mêmes et pour la satisfaction de l'appétit terrestre de l'intellect, du corps et
des sens. Ceux qui se sont abandonnés trop entièrement à cette poussée vers l'extérieur, tombant aux
mains de la nature inférieure, se cramponnent à elle et sur elle s'appuient. Ils devient la proie du
désir, qui sacrifie toute chose à la satisfaction violente et démesurée de son ego vital séparé, et fait
de lui le dieu sombre de sa volonté, de sa pensée, de son action et de sa jouissance. (…)
Mais vivre constamment dans cette conscience séparatrice de l'ego et en faire le centre de toutes nos
activités, c'est se méprendre entièrement sur la vraie conscience de soi. Le charme que jette sur les
instruments, mal dirigés de l'esprit cette conscience de l'ego est un enchantement qui oblige la vie à
tourner en cercle sans aucun profit. (…) C'est une fausse connaissance qui voit le phénomène, mais



passe à côté de la vérité du phénomène, un espoir aveugle qui court après l'éphémère, mais manque
l'éternel, une action stérile dont tout profit est annulé par une perte, et qui se solde par un labeur
sans fin de Sisyphe. 

VERSET 9.13 :  Ceux dont  l'âme est  grande,  qui  demeurent  dans  la  nature  divine,  ceux-là  Me
connaissent  comme  l'impérissable,  origine  de  toutes  existences,  et,  Me  connaissant  tel,  ils  se
tournent vers Moi d'un amour unique et entier. 

Ceux dont l'âme est grande, qui s'ouvrent à la lumière et à l'ampleur de la nature la plus divine dont
l'homme soit capable, sont seuls sur le chemin, étroit au commencement, à la fin inexprimablement large, qui
mène à la libération et à la perfection. C'est la croissance de Dieu en l'homme qui est la véritable tâche de
l'homme. À mesure de cette croissance, le voile tombe, et l'âme  en vient à voir le sens plus vaste de l'action
et la vérité réelle de l'existence. L’œil s'ouvre au divin en L'homme, au divin dans le monde. (…) Aussi,
quand cette vision, cette connaissance se saisit de l'âme, l'aspiration de toute la vie devient un amour sans
bornes et une adoration insondable du Divin et de l'Infini. La conscience s'attache uniquement à l'éternel, au
spirituel, au vivant, à l'universel, au réel.

Bhagavad Gita, commentée par Shri Aurobindo


	COURS n°4 : ce qui donne un sens à la vie, c’est
	la recherche du bonheur
	1./ la destination de l’homme c’est d’assumer sa nature rationnelle
	A) L’opposition platonicienne de l’esprit et du corps
	B) éloge de la tempérance : ne surtout pas faire du plaisir le bien le plus haut (Platon, Marc Aurèle, Épicure)
	C) le Souverain Bien des philosophes : l’amour de la sagesse
	D) le rapport entre morale et bonheur chez Kant

	2./ La nature égocentrique de l’être humain : la liberté d’être soi est le souverain bien
	A) Calliclès, Thrasymaque : la nature tyrannique de l’humain
	1- l’anneau de Gygès
	2- Calliclès : le désir tyrannique, voilà notre nature
	3- les hommes qui aiment la justice ? Ils mentent, ils ont juste peur d’assumer leur vraie nature. C’est tout.

	B) Nietzsche : les hommes de proie, maîtres d’eux-mêmes et du monde
	C) Norbert Elias : le moteur essentiel des actions humaines est la lutte pour le prestige.

	3./ Il n’y a pas de nature humaine : se libérer est le souverain bien
	A) Schopenhauer : la vie humaine est à la fois insensée et insupportable
	1 -le monde comme volonté et représentation
	2 - l’exemple de la vie amoureuse
	3 - le déséquilibre entre plaisir et douleur

	B) le bouddhisme, voie de la libération
	1- Siddharta Gautama : histoire de l’éveil du Bouddha
	2- la doctrine bouddhiste de la souffrance et de la libération


	4./ la nature politique de l’être humain : la citoyenneté est le souverain bien (Aristote)
	Conclusion :


