Enquéte 2 : La vie humaine a-t-elle un sens ?

COURS n°4 : ce qui donne un sens a la vie, c'est
la recherche du bonheur

Dans le cours précédent nous avons découvert la destination morale de 1’étre humain, la
grandeur de notre humanité serait, selon Kant, dans notre capacité a mettre de coté notre propre
existence, et a agir en fonction de I’universel.

Or sur ce point il y a en fait un intense débat parmi les philosophes. Tous ne sont pas
d’accord avec Kant pour affirmer que notre nature humaine est avant tout celle d’un animal
raisonnable voué a s’ouvrir a la considération de I’universel, et a faire passer avant toute chose la
loi morale.

Nous allons donc dans ce cours parcourir différentes philosophies, qui exposent différentes
manieres de voir la vie humaine parce qu’elles voient la nature de I’homme de fagon trés différente.
Nous découvrirons ainsi les conceptions du bonheur qui en découlent.

1./ la destination de ’homme c’est d’assumer sa nature rationnelle

Kant fait donc partie des philosophes, trés nombreux, qui pensent que 1’étre humain n’est
pas son corps. Il est avant tout esprit, étre rationnel, et s’il ne voit pas cela, il se laissera séduire par
les désirs du corps, et il chutera. Il perdra le chemin de sa destination véritable, et il se pervertira.
Dans cette vision de la vie humaine, vivre est donc un combat spirituel. Un combat contre la
passion, contre 1’intempérance, contre la tentation. Nous allons commencer par explorer les racines
de cette vision de I’homme, puis nous reviendrons sur I’analyse qu’en fait Kant.

A) L’'opposition platonicienne de I’esprit et du corps

Selon Platon, la plupart des hommes commettent une terrible erreur : ils s’aveuglent sur
leur véritable nature. Ils affirment que le cceur de notre étre est le désir. Mais le désir n’est pas le
principe. Selon Platon, la nature humaine est avant tout spirituelle, comme le dit aussi Marc Aurele.
Je ne suis pas mon corps. Je suis une ame, immortelle et immatérielle, qui habite ce corps. Ainsi
mon ame contient-elle trois grandes facultés :

- la pensée rationnelle (le « NOUS » en grec) : je suis capable de réfléchir et de connaitre.

- la volonté (le « THUMOS » en grec) : j’ai la capacité, contrairement aux animaux, de manifester
ma volonté, de choisir, de décider, de m’engager.

- le désir (I’EPITHUMIA en grec) : je ressens des passions, parce que je suis intimement lié a mon
Ccorps.

Et Platon compare ces trois facultés a un char a deux chevaux conduit par un cocher. Le cocher,
c’est le NOUS, et les deux chevaux, THUMOS et EPITHUMIA. La grande erreur de la plupart des
hommes, c’est de laisser 1’un des deux chevaux, le désir, prendre la route qu’il veut. Mais ce cheval
13, il ne veut que ce que le corps veut. Donc la situation est terrible : I’ame s’abandonne, soumet son
intelligence et sa volonté au corps. Cela ne peut mener au bonheur, parce que cela ne correspond
pas a notre nature. Dans la nature humaine, 1’esprit est intelligence, raison, et il doit commander au
corps. Dans le cas contraire, on tombe dans le vice, une voie qui nous éloigne de notre nature
véritable. On devient étranger a soi-méme.

En résumé, chez le plus grand nombre des hommes, c’est le corps qui est notre nature, et
I’intelligence et la volonté ne sont que des instruments au service de 1’élan vital du corps, alors que
pour Platon, chez ’homme véritable, c’est 1'ame qui est notre nature, et c’est le corps qui est un



instrument au service de I’ame.

B) éloge de la tempérance : ne surtout pas faire du plaisir le bien le
plus haut (Platon, Marc Auréle, Epicure)

La place du plaisir dans la recherche du bonheur est redéfinie par Marc Aurele. La
recherche du plaisir n’est pas la voie qui nous menera au bien le plus haut, parce que le plaisir est
attaché au corps, alors que notre étre est spirituel, ame.

Alors quoi, faut-il fuir le plaisir ? Non, il faut juste ne pas le placer au pinacle. Le plaisir est
utile, au méme titre que la douleur. La douleur nous avertit d’un trouble dans le corps, et le plaisir
est ressenti lorsqu’un besoin du corps est satisfait. Acceptons les plaisirs qui accompagnent le bon
entretient de cet instrument qu’est le corps, mais n’allons jamais au-dela. C’est ce que signifie la
vertu de tempérance.

Dans la comparaison avec les tonneaux, Platon veut nous faire comprendre pourquoi et
comment la recherche du plaisir pour lui-méme, qu’on appelle aussi I’ hédonisme, est un chemin de
vice. Le corps doit étre garder en santé. Que tous les plaisirs qui correspondent a la santé du corps
soient acceptés. Mais que tous les plaisirs qui consistent a titiller le corps au-dela du nécessaire
soient proscrits.

Ainsi Epicure nous invite a faire la différence entre les biens naturels et nécessaires, les
biens naturels et non nécessaires, les biens non naturels et non nécessaires.

1. Les premiers sont ceux qui sont indispensables a la vie. Ceux sans lesquels notre « étre » ne
peut pas persévérer dans sa voie, ne peut pas accomplir sa nature.

2. Les seconds sont les mémes biens, mais pris en excés, par gofit hédoniste du plaisir pour le
plaisir.

3. Les troisiemes, sont des biens tout simplement toxiques pour le corps et I’ame. Le plaisir
qu’ils apportent se paye d’une intoxication du corps. On en trouve un exemple dans les
drogues comme la cocaine, ou I’héroine.

Toutes ces philosophies sont donc, si on les rapporte a notre époque, des critiques tres solides de
toute société de consommation. La consommation ne peut pas étre un but, ce serait completement
vicieux, car on mettrait le corps au sommet, et 1’ame au service du corps, alors que la nature
humaine correspond a I’inverse.

C) le Souverain Bien des philosophes : 'amour de la sagesse

(textes : Séneque - s'occuper de son dme )

La grande voie consiste donc, comme 1’affirment Séneque et Marc Auréle, a ne pas se livrer
aux passions corporelles, mais a cultiver son ame. La plupart des hommes sont incapables de
s’ouvrir a leur nature et leur destination spirituelle. Des hommes comme Calliclés sont des
inconscients, des enfants dans des corps d’adultes, qui se livrent a la folie de leurs passions parce
qu’ils ignorent leur vraie nature, spirituelle. Ici on peut se rappeler de 1’ allégorie de la caverne de
Platon. L’ame de Callicles reste enchainée au corps, elle est incapable de se libérer et de progresser
vers la vraie lumiere.

(texte : Bhagavad Gita - se libérer de I'ego et s'établir dans l'universel )

Cette idée que le bonheur se trouve dans la sagesse on la retrouve autant dans 1’Orient que
dans 1I’Occident. Ainsi on peut comparer le texte de la Bhagavad Gita indienne au texte de
Descartes sur les grandes ames et les ames basses (voir le cours n°1). A chaque fois on trouvera
’idée que 1’attachement a mon corps, a mon Moi, a ma vie particuliere, est le grand piéege, et que au
contraire le vrai chemin d’humanité se trouve du coté de ’universel, la capacité d’aimer non pas
charnellement, mais spirituellement.



D) le rapport entre morale et bonheur chez Kant

Kant est trés proche de tout ce que nous venons de lire. Il parle lui aussi de la dualité qu’il y a dans
I’homme, qui est écartelé entre deux principes :

- le mauvais principe, par lequel il a tendance a écouter d’abord ses désirs, a se laisser enfermer
dans sa recherche égoiste du bonheur personnel. Alors il n’est qu’un animal désirant.

- le bon principe, par lequel il écoute sa raison, pense en fonction de I’universel et agit toujours
moralement. Alors il est un véritable animal rationnel.

Mais il s’oppose a Platon, Epicure, Marc Aurele, Séneque, en un mot a tous les sages antiques sur
un point :

il pense que nous sommes incapables de parvenir a étre sages.

Pour lui le combat spirituel entre la raison et le désir n’est jamais définitivement gagné. Kant est
chrétien. Il pense que I’étre humain ne peut pas a lui devenir un saint, c’est a dire agir parfaitement
moralement. La raison ne saurait nous sauver, et nous permettre d’actualiser pleinement notre
nature. Seule la foi religieuse le peut. Ainsi pour Kant le dépassement de 1’égo est impossible en
cette vie. Je ne peux pas vouloir I’universel directement et simplement parce qu’en I’homme la
sensibilité parle toujours avant la raison. C’est ainsi qu’il interprete le mythe du péché originel. Si
I’homme est pécheur, s’il lui est impossible d’étre parfaitement bon, c’est parce qu’en lui le désir
parle toujours avant la raison, la chair avant I’esprit. Par conséquent la vie juste ne peut étre une vie
bonne. Toute existence humaine juste est un combat spirituel qui ne peut jamais étre définitivement
gagné. Je dois sans cesse faire effort sur moi-méme pour qu’en moi le devoir parle avant la
sensibilité. Il m’est impossible de m’établir définitivement dans I'universel. Il y a en I’homme une
finitude qui lui interdit de trouver son bonheur dans 1’exercice de son devoir. Autrement dit, il n’y a
pas d’ame parfaitement grande, au contraire tout homme garde en lui la bassesse d’étre d’abord
tourné vers le sensible. Et Kant cite I’Epitre aux Romains de Paul : « il n’est pas un juste, pas méme
un seul ».

C’est pourquoi selon Kant nous devons croire. Nous devons croire qu’il y a un Dieu, qu’il
est bon, miséricordieux, et qu’il prolongera cette vie de lutte d’une vie future ou nous serons libérés
du péché. En attendant, il n’est pas question de chercher a étre heureux. Nous devons faire passer le
bien, I’universel, le respect des autres toujours AVANT notre désir d’étre heureux et nos stratégies
pour le devenir.

2./ La nature égocentrique de I’étre humain : la liberté d’étre soi est le
souverain bien

Nous allons prendre le complet contrepied de notre premiere thése. Platon, Marc Aurele, Séneque,
Kant, daffirment que I’étre humain est d’abord esprit, que sa nature est spirituelle. Avec Callicles et
Nietzsche, nous allons découvrir deux penseurs qui affirment que tout cela, c’est du vent. L’étre
humain est un animal. Sa nature, c’est celle de I’animal qui veut sa propre satisfaction, et
I’expansion de sa puissance.

A) Callicles, Thrasymaque : la nature tyrannique de ’humain

1- 'anneau de Gyges
( Lire le texte : TXT, Platon — 1’anneau de Gyges )

Ce mythe de Gyges, plus exactement, mythe de I’ancétre de Gyges le Lydien, mais que par
commodité on se rappelle sous le nom de « mythe de Gyges » raconte une histoire trés simple : un
homme simple et humble va devenir brusquement un conquérant assoiffé de pouvoir suite a sa
découverte d’un anneau d’invisibilité. Ce mythe joue ici le réle d’une histoire exemplaire, une
histoire particuliere, mais qui a une conséquence universelle. Gyges, c’est vous et c’est moi, c’est



tout un chacun. Il y aurait au fond de tout étre humain, et donc au fond de la nature humaine, un
appétit de pouvoir sans limite. Ainsi la figure qui correspond le mieux a la nature humaine serait-
elle celle du tyran. Nous sommes naturellement centrés sur nous-mémes, la réussite de notre vie.
Cet égocentrisme est notre véritable essence.

2- Calliclés : le désir tyrannique, voila notre nature
Lire le texte ( TXT Platon - tirade de Callicles )

Dans le Gorgias, Callicles va donner une formulation philosophique plus précise de cet
égocentrisme. Il affirme que ce qui est premier chez chacun ce sont « ses passions », c’est-a-dire le
désir. Et la conscience réfléchie, I’intelligence, n’est, comme la volonté, que I’instrument de nos
passions. Selon Calliclés, ceci est tellement vrai que nul ne fait exception. Tout homme est dominé
par ses passions. Prenons des exemples :

- tous les conquérants : par exemple Napoléon, qui met toute son intelligence et sa volonté a
conquérir I’Europe, c’est-a-dire a s’efforcer de devenir le maitre du monde. On peut aussi penser a
la multitude des hommes d’Etat qui une fois au pouvoir font tout pour s’y maintenir, quitte a faire
basculer leur régime dans la dictature. (par exemple Xi Jin Ping, Evo Morales, Fidel Castro, ou
derniérement la tentative de Donald Trump de faire pression sur 1’Ukraine pour qu’elle 1’aide a
discréditer un de ses adversaires a la présidentielle).

- tous les artistes (Van Gogh est un trés bon exemple : sa passion de peindre est si forte qu’il lui
sacrifie tout le reste de sa vie. Il va vivre une vie de pauvreté et de solitude pour assouvir son désir
créateur. Autre exemple : James Cameron, lorsqu’il réalise Titanic, produit un film tellement
couteux qu’il risque sa propre faillite financiere).

- tous les aventuriers (Christophe Colomb qui se lance vers 1’inconnu parce qu’il pense pouvoir

rallier I’Inde plus vite en traversant 1’Atlantique. Pizzaro qui se rend maitre du Pérou avec 100
hommes alors qu’il y a des dizaines de milliers de soldats de 1’Inca contre lui.)

3- les hommes qui aiment la justice ? lls mentent, ils ont juste peur
d’assumer leur vraie nature. C’est tout.

Mais on pourrait lui répondre que la plupart des gens ne fonctionnent pas ainsi. L’ immense
majorité se laisse limiter par les lois, et n’ose pas, comme le dit Callicles, affirmer ainsi sa liberté
naturelle. Sa réponse est la suivante : dans le fond ces hommes la aussi sont déterminés par leurs
passions. Simplement ils sont des natures faibles, de sorte que la passion qui domine en eux est la
peur. Plutét que d’affirmer leurs désirs, ce qui implique risque et danger, ils préférent se cacher
derriére les lois communes, qui les protégeront. C’est pour cela que le mythe de Gyges joue un si
grand role dans la démonstration : si on accorde I’impunité a un homme, si on lui enleve des raisons
d’avoir peur, alors il montrera la méme nature conquérante et égocentrique que les puissants.

B) Nietzsche : les hommes de proie, maitres d’eux-mémes et du monde

(lire le texte : TXT Nietzsche — la béte de proie )

Nietzsche est essentiel car il va permettre de comprendre la grandeur de I’affirmation
centrale des sophistes. Il n’y a pas de nature, pas de réalité, « [’homme est la mesure de toutes
choses ». 1l faut prendre au sérieux les Sophistes comme Thrasymaque, ou leurs partisans, comme
Callicles. Le sophiste affirme qu’il n’existe rien de naturel en nous, que tout est choix, tout est
création.

Pour comprendre cela, Nietzsche va créer un concept, le concept de volonté de puissance,
qui est proche de celui de conatus. Mais la ou Spinoza disait que nous faisons tout ce qui est en
notre pouvoir pour « persévérer dans notre étre », Nietzsche affirme que nous sommes en fait
habités par un désir de puissance, un désir non pas de nous maintenir, mais de nous augmenter, non
pas de rester ce que nous sommes, mais de croitre et de franchir sans cesse de nouveaux paliers de
développement. Notre nature, c’est cette liberté de désirer sans limite.

Nietzsche nous permet de comprendre de fagon originale la distinction de classe : d’un coté



les dominants, qui soumettent la masse des plus faibles a leur volonté, et, au final, a leurs désirs, et
de I’autre, la masse apeurée et dominée. Mais Nietzsche lui-méme I’affirme : cette mentalité de
conquérant sanguinaire, sans foi ni loi, ne peut durer qu’un temps. Pour que I’humain perdure, il a
besoin d’organisation sociale. La nature conquérante, « béte de proie », doit, si elle veut pérenniser
son pouvoir, se transformer en « aristocratie ». La passion premiére de domination devient alors
« passion de la distance », passion qui sépare les dominants des dominés. Finalement on retrouve
la la dynamique du désir mimétique.

Le sens de la vie n’est plus alors simplement de jouir. Pour Nietzsche, I’expression « avoir
de grandes passions » prend un tout autre sens. Il s’agit de se faire étre. Les grands hommes, ce sont
ceux qui choisissent 1’effort, la discipline, pour se donner une forme. L’étre humain est en quelque
sorte son propre Dieu. Le souverain bien, c’est I’auto-création, 1’auto-institution de I’homme par
I’homme.

Et Nietzsche retrouve donc aussi la critique que Callicles fait du peuple petit et médiocre,
qui coule son existence dans les formes sociales qu’on a préparées pour lui, son « statut social ».

C) Norbert Elias : le moteur essentiel des actions humaines est la lutte
pour le prestige.

Voici un excellent exemple de cette passion de la distance, donné par Norbert Elias,
sociologue et historien, qui analyse le fonctionnement de la Cour a Versailles

(lire le texte : TXT Norbert Elias — I’étiquette du coucher de la Reine )

Cet exemple est intéressant justement a cause de son absurdité. Nous sommes dans la
chambre de la Reine, elle est nue, et on attend pour 1’habiller que la duchesse la plus honorable
arrive dans la piece. Ici chacun est défini par la place qu’il occupe dans la hiérarchie sociale. La
passion dominante est celle de I’honneur. Monter, c’est dominer plus de personnes par son prestige.
Descendre, c’est étre humilié. Dans ce type de société, I’étre humain n’est que par ce qu’il parait.

Au centre de ce je, il y a I’ego de chaque individu, lancé dans une lutte éperdue pour le
prestige et la reconnaissance.

La philosophie de Nietzsche, elle, va plus loin. La nature la plus élevée, c’est celle de 1’ ego
qui dépasse méme le cadre de ce jeu social et aristocratique de la puissance. Ce qu’il veut, c’est
devenir I’Etre des étres, le surhomme.

3./1l n’y a pas de nature humaine : se libérer est le souverain bien

La encore, nous allons drastiquement changer de perspective. Platon et Kant : I’homme est
spirituel. Callicles et Nietzsche : [’homme est corps. Voyons maintenant des penseurs,
Schopenhauer et le Bouddha, qui affirment qu’au fond I’homme n’est ni I’un, ni I’autre. L’homme,
au fond n’est rien, et tant qu’il croira qu’il est quelque chose, il souffrira.

A) Schopenhauer : la vie humaine est a la fois insensée et
insupportable

Selon Schopenhauer, la vie humaine est en réalité a la fois insensée, insignifiante, et insupportable.
Cette vision pessimiste de la vie humaine vient bien sur de la facon dont il définit I’étre de
I’homme.

1 -le monde comme volonté et représentation

Nous sommes prisonniers d’une illusion lorsque nous croyons que toi et moi nous existons
comme des individus, a part entiere. Nous croyons a ce que Schopenhauer appelle le principe
d’individuation. Nous nous représentons nous mémes comme des individus, des personnes, doués
chacun d’une volonté propre, ayant chacun une vie a vivre. C’est cela que Schopenhauer appelle
« le monde comme représentation ».



Mais cette réalité n’est qu’une illusion, une apparence. Sous cette apparence il y a une
réalité plus fondamentale, celle de la Volonté, unique, toujours la méme, qui parcourt tout individu,
toute étre vivant. Elle est universelle, elle est le seul véritable conatus. Et nous n’en sommes que les
vecteurs.

2 - 'exemple de la vie amoureuse

(lire le texte - Schopenhauer - illusion de la recherche individuelle du bonheur )

Les étres humains s’apparient et croient que c’est 1’une des grandes affaires de leur vie
individuelle. Ainsi le mariage, la naissance des enfants, sont vus comme des piliers essentiels du
bonheur individuel. Or en réalité, c’est simplement la Volonté aveugle qui nous pousse les uns vers
les autres pour que nous nous reproduisions et permettions ainsi sa perpétuation. Notre sexualité ne
nous appartient pas, nos histoires d’amour ne sont que des subterfuges, des voiles illusoires pour
dissimuler le fait que nous sommes les instruments de la reproduction de 1’espece.

3 - le déséquilibre entre plaisir et douleur

(lire le texte : Schopenhauer - déséquilibre plaisir douleur )

Le plaisir est bref, fugace, disparu aussitot qu’il a été ressenti, alors qu'une douleur que nous ne
calmons pas s’installe, continue de nous harceler, nous épuise. Ce déséquilibre entre la brieveté du
plaisir et la durée des souffrances de la vie fait naitre chez Schopenhauer un dégoiit profond de la
vie humaine.

Pour le comprendre il faut bien faire la distinction entre les mots désir, plaisir, bonheur.
Le désir, nous I’avons défini. Le bonheur, nous avons montré combien sa définition précise est
impossible. Mais qu’est-ce que le plaisir ? Il s’agit d’un concept biologique. Il prend sa place a
I’intérieur d’un systéme neuro-physiologique : le systéme de la récompense. Ce systéme sert a
renforcer les comportements utiles a la survie et au développement de 1’organisme. A chaque fois
que j’éprouve du plaisir, c’est une sorte de « prime » que 1’organisme verse a la conscience pour
qu’elle y retourne. Si manger est un plaisir, c’est parce que par cet acte, j’apporte au corps les
nutriments dont il a besoin. Si avoir des relations sexuelles est source de plaisir, c’est parce que ce
comportement sert a la reproduction de 1’espece.

On comprend mieux pourquoi le plaisir ne dure pas ! Un animal qui jouirait en permanence du
simple fait de vivre n’aurait pas a se démener pour échapper a ses prédateurs, ou chercher sa
nourriture. Il se laisserait tranquillement dépérir. Donc toute cette mécanique du plaisir est adossée a
une mécanique de la vie, qu’elle ne fait que prolonger.

Et c’est la raison principale du dégout de Schopenhauer pour la vie : en fait notre pensée est
instrumentalisée par le corps, et au-dela du corps, par le vouloir-vivre aveugle et universel. Nous
sommes littéralement manipulés par notre corps pour servir non pas notre désir d’étre heureux, mais
la survie de I’espece.

B) le bouddhisme, voie de la libération

Mais alors, comment vivre sa vie ? Le Bouddha part d’un constat similaire a celui de Schopenhauer,
comme le montre I’histoire de la vie du Bouddha.

1- Siddharta Gautama : histoire de I’éveil du Bouddha

Le premier Bouddha était un jeune prince. A sa naissance, on a annoncé a son pére qu’il
deviendrait un des plus grands sages de 1’Inde, sinon le plus grand. Mais cet oracle a décu le pere,
qui voulait que son fils soit comme lui un prince, un dirigeant politique. Il a donc décidé d’éduquer
son fils en le maintenant a 1’écart du monde, dans son palais. Or il est arrivé qu’un jour le jeune
Siddharta parvienne a sortir du palais. Se promenant dans les rues avec son vieux serviteur, il voit
un homme affligé sur un brancard. Son serviteur lui apprend qu’il s’agit d’un malade. Puis il
rencontre un homme épuisé, ridé, affaissé sur lui-méme. Son serviteur lui apprend qu’il s’agit d’un



vieillard, et enfin il découvre un cadavre. Il en congoit un dégofit treés profond de sa vie superficielle
dans le palais. A quoi bon tous ces plaisirs, si c’est pour finir par étre rattrapé par la maladie, la
vieillesse, et finalement la mort ?

Siddharta décide alors de tout quitter. Il abandonne le palais, et avec lui femme et enfant, et
mene la vie d’un renoncant, voyageant a la recherche de maitres de sagesse. Il s’adonne ainsi aux
asceses du Yoga pendant plus de dix ans, mais ne parvient pas a se libérer. Finalement il renonce a
I’ascese, et obtient 1’illumination seul, plongé en méditation, au pied d’un arbre. La lui est révélé le
sens, ou plut6t le non sens de la vie humaine, il prend aussi conscience qu’il existe un chemin de
libération. Arrivé a cette libération, il décide pourtant de revenir parmi les hommes, par compassion
pour leur souffrance, et passera le reste de sa vie a enseigner ce qu’on appelle aujourd’hui la voie du
Bouddha, le Bouddhisme.

2- la doctrine bouddhiste de la souffrance et de la libération
Le bouddhisme est basé sur 1’enseignement de ce que le Bouddha a appelé « les 4 nobles vérités » :

1. « Dukkha » : le cycle éternel de la souffrance. Tout est souffrance. De la naissance a la
mort, tout change autour de nous. Rien ne reste, tout passe. Ce qu’on a aimé disparaitra.
Vouloir persévérer dans son étre, le conatus lui-méme, n’a pas de sens, puisque cet étre
finira par se corrompre et disparaitre.

2. « Tanha » : I’éternelle soif. L’origine de la souffrance est dans le désir. Si les hommes
souffrent, c’est parce qu’ils refusent la réalité universelle de « Dukkha ». Ils veulent croire
qu’ils peuvent « réussir leur vie », obtenir ce qu’ils désirent. Dés lors, leur vie n’est qu’une
course épuisante qui n’a jamais de fin.

3. « Nirvana » : On peut interrompre la souffrance, par 1’abolition du désir. Il n’est donc pas
question de rechercher plaisir, jouissance, épanouissement. Rien de tout cela n’a de sens.
Mais il y a une possibilité d’atteindre la paix, jusqu’a atteindre 1’équanimité, un état de
paix, de tranquillité intérieure parfaite qui culmine dans ce que le bouddhisme appelle le
nirvana.

4. « Bouddha » : I’enseignement de la voie juste de la libération. L’enseignement du Bouddha
est la voie juste, celle qui doit étre suivie pour obtenir cette libération. Le bouddha propose
alors une méthode pour réussir a maitriser le désir, et, peu a peu, 1’éteindre.

RQ : Samsara et karma, pourquoi pour le Bouddha le suicide n'est certainement pas la
solution ? Il s'agit d'éteindre en nous le vouloir vivre, le désir. Or cela implique de calmer le
feu du désir. C’'est une démarche longue, basée sur la méditation. Celui qui veut quitter cette
vie immédiatement, en se suicidant, ne sera pas libéré. Dukkha, la douleur, ne mourra pas
avec lui, mais se réincarnera dans le cycle éternel des renaissances. La mort violente n’est
donc certainement pas la solution.

4./ la nature politique de I’étre humain : la citoyenneté est le souverain
bien (Aristote)

Ici aussi cette partie sera plutot bréve car elle sera reprise et développée dans le cours sur la
politique. Selon Aristote, 1’étre humain est un animal politique. Donc il remettrait en cause toute
notre réflexion sur le bonheur en affirmant que nous avons oublié I’essentiel : nous sommes des
animaux sociaux, faits pour vivre ensemble, et a ce titre il y a un probléme

- avec les sages comme Marc Aurele, Séneque : nous devons utiliser notre raison,oui mais pas avant
tout pour nous détacher de notre existence. Notre intelligence doit nous servir a organiser une
société la plus équilibrée possible, dotée des lois les meilleures afin que nous puissions nous établir
dans un Etat solide et juste.

- avec Callicles : celui-ci promeut la figure du tyran, qui est une perversion de la nature humaine.
En effet le tyran est ’homme qui nie sa nature politique et s’efforce de réduire ses semblables au



rang d’esclaves serviteurs de son bon vouloir.

- avec Schopenhauer et le Bouddha : il n’y a pas de sens a se sentir déprimé par 1’expérience
humaine de la vie. Nous avons une nature, elle est sociale et politique, nous devons 1’accomplir, et
pas la fuir.

Nous entrerons dans le détail de la vision Aristotélicienne de la vie a 1’occasion du cours sur la
politique.

Conclusion :

En conclusion de ce cours, nous n’avons pas, finalement, une, mais plusieurs réponses a la
question du sens de la vie humaine.

1. Platon, Epicure, Marc Auréle, Sénéque (les sagesses antiques) il faut que tu connaisses ta
nature, qui est raison, et que tu vives selon la raison, dans la tempérance et la maitrise,
disent Platon, Marc Aureéle, Sénéque. Le Souverain bien est la tranquillité du sage.

2. Kant et le chritianisme (et I’Islam) il faut que tu vives dans I’espérance d’une vie future, et
que tu vives cette vie la, cette vie mortelle, dans une grande rectitude morale afin de te
détourner des séductions de la tentation. Le souverain bien est la béatitude des Saints.

3. Calliclés et Nietzsche : il faut que tu donnes toi-méme, par un acte de liberté, un sens a ta
vie, que tu donnes formes a ce que tu veux étre. Le souverain bien est I’exultation de la
réussite et de I’auto-définition de soi.

4. Schopenhauer et le Bouddha : il n’y a pas de sens a cette vie, et il faut I’accepter et s’en
libérer. Le Souverain Bien est I’annihilation et la paix absolue de I’état de nirvana.

5. Aristote : il faut que tu t’ouvres a ta nature sociale et politique, que tu t’inséres a I’intérieur
d’une société ou tu prendra ta juste place. Le souverain bien est la vie citoyenne.

4 voies, 4 manieres de donner un sens a la vie humaine. Alors peut-on dire que ce cours a fait le
tour de la question ? Je n’en suis pas si certain.

Un jour que je redescendais du Cirque de Mafate, j’ai croisé un homme, qui lui y remontait. C’était
plus exactement dans le lit de la Riviére des Galets. Le chemin, en ce petit matin, était frais,
paisible. L’homme, un homme vétu simplement, modestement, remontant dans son ermitage avec
son bertel sur son dos, s’arréte et nous échangeons quelques mots. Puis nous nous séparons apres
ces minuscules amabilités. Mais apreés avoir parcouru quelques dizaines de métres, mu par une
impulsion sans motif, je me retourne, I’homme aussi s’est retourné. Et il jette un mot, avec force,
dans I’air du matin : « Apprécié ». Apprécie. Apprécie ta vie. Apprécie I’air du matin et la saveur
de ta nourriture. Apprécie ta respiration, la vitalité de ton corps, et le simple passage des jours.

Bien sur, cela ne suffit pas a vivre sa vie. Bien sur, on ne peut pas, en réalité, limiter son existence a
ce seul mot d’ordre. La vie est trop vaste, trop complexe, trop pleine de responsabilités, de
questions, mais aussi de tristesses et de douleurs en tout genre pour que ce mot d’ordre suffise.

Mais ce mot, « Apprécié ! », qui renvoie a une tres ancienne locution latine, « carpe diem »,
« cueille le jour » m’a rappelé que sous les vicissitudes de la vie, il y a un simple bonheur, toujours
présent, invisible, parfois oblitéré par le deuil, la maladie, I’approche de la mort, I’échec, le
désespoir, mais qui reste toujours la, le sentiment d’exister, et que cela est bon.

Dans ce cour, nous avons vu beaucoup de « il faut », nous n’avons vu que des « il faut », parce que
cela tient a notre nature d’étre humain, d’étre pensant, d’étre qui doit choisir, d’étre pour qui,
choisir ce qu’il faut et ce qu’il ne faut pas faire est absolument essentiel. Mais cet « Apprécié » jeté
dans l’air frais et nouveau du petit matin disait autre chose : sache te défaire, parfois, de cette
pensée qui te porte toujours au devant de toi-méme. Sois, simplement. Cueille le jour. Ton humanité
te rattrapera bien assez tot.



Les textes

Schopenhauer : absurdité de la recherche individuelle du bonheur

Manifestement le soin avec lequel un insecte recherche telle fleur, ou tel fruit, ou tel fumier,
ou telle viande, ou, comme l'ichneumon, une larve étrangére pour y déposer ses neufs, et a cet effet
ne redoute ni peine ni danger, est trés analogue a celui avec lequel 'homme choisit pour la
satisfaction de l'instinct sexuel une femme d'une nature déterminée, adaptée a la sienne, et qu'il
recherche si ardemment que souvent pour atteindre son but, et au mépris de tout bon sens, il sacrifie
le bonheur de sa vie par un mariage insensé, par des intrigues qui lui cofitent fortune, honneur et
vie, méme par des crimes comme |'adultere et le viol, - tout cela uniquement pour servir l'espéece de
la maniere la plus appropriée et conformément a la volonté partout souveraine de la nature, méme si
c'est au détriment de l'individu. Partout en effet l'instinct agit comme d'apres le concept d'une fin,
alors que ce concept n'est pas du tout donné. La nature l'implante la ou l'individu qui agit serait
incapable de comprendre son but ou répugnerait a le poursuivre; aussi n'est-il, en regle générale,
attribué qu'aux animaux, et cela surtout aux espéces inférieures, qui ont le moins de raison; mais il
n'est guere donné a I'homme que dans le cas examiné ici, car I'hnomme pourrait sans doute
comprendre le but, mais ne le poursuivrait pas avec toute I'ardeur indispensable, c'est-a-dire méme
aux dépens de son bonheur personnel. Aussi, comme pour tout instinct, la vérité prend ici la forme
de I'illusion, afin d'agir sur la volonté. C'est un mirage voluptueux qui leurre I'homme, en lui faisant
croire qu'il trouvera dans les bras d'une femme dont la beauté lui agrée, une jouissance plus grande
que dans ceux d'une autre; ou le convainc fermement que la possession d'un individu unique, auquel
il aspire exclusivement, lui apportera le bonheur supréme. Il s'imagine alors qu'il consacre tous ses
efforts et tous ses sacrifices a son plaisir personnel, alors que tout cela n'a lieu que pour conserver le
type normal de I'espéce, ou méme pour amener a l'existence une individualité tout a fait déterminée,
qui ne peut naitre que de ces parents-la".

Arthur Schopenhauer, Métaphysique de I’ Amour

Schopenhauer : le déséquilibre entre plaisir et douleur

Nous sentons la douleur, mais non 1'absence de douleur ; le souci, mais non 1'absence de souci ;
la crainte, mais non la sécurité. Nous ressentons le désir, comme nous ressentons la faim et la soif ;
mais le désir est-il rempli, aussitot il en advient de lui comme de ces morceaux gotités par nous et
qui cessent d'exister pour notre sensibilité, dés le moment ou nous les avalons. Nous remarquons
douloureusement 1'absence des jouissances et des joies, et nous les regrettons aussitot ; au contraire,
la disparition de la douleur, quand méme elle ne nous quitte qu'apreés longtemps, n'est pas
immédiatement sentie, mais tout au plus y pense-t-on parce qu'on veut y penser, par le moyen de la
réflexion. Seules, en effet, la douleur et la privation peuvent produire une impression positive et par
la se dénoncer d'elles-mémes: le bien-étre, au contraire, n'est que pure négation. Aussi
n'apprécions-nous par les trois plus grands biens de la vie, la santé la jeunesse et la liberté, tant que
nous les possédons. Pour en comprendre la valeur, il faut que nous les ayons perdus, car il sont aussi
négatifs. Que notre vie était heureuse, c'est ce dont nous ne nous apercevons qu'au moment ou ces
jours heureux ont fait place a des jours malheureux. Autant les jouissances augmentent, autant
diminue I'aptitude a les gofiter : le plaisir devenu habitude n'est plus éprouvé comme tel. Mais par la
méme grandit la faculté de ressentir la souffrance ; car la disparition d'un plaisir habituel cause une
impression douloureuse. Ainsi la possession accroit la mesure de nos besoins, et du méme coup la
capacité de ressentir la douleur. Le cours des heures est d'autant plus rapide qu'elles sont plus
agréables, d'autant plus lent qu'elles sont plus pénibles. Car le chagrin, et non le plaisir, est 1'élément
positif, dont la présence se fait remarquer. De méme nous avons conscience du temps dans les
moments d'ennui, non dans les instants agréables. Ces deux faits prouvent que la partie la plus
heureuse de notre existence est celle ou nous la sentons le moins ; d'ou il suit qu'il vaudrait mieux
pour nous ne pas la posséder.

Schopenhauer, le Monde comme Volonté et comme Représentation



Platon : tirade de Callicles

Callicles : Veux-tu savoir ce que sont le beau et le juste de nature? hé bien, je vais te le dire
franchement! Voici, si on veut vivre comme il faut, on doit laisser aller ses propres passions, si
grandes soient-elles, et ne pas les réprimer. Au contraire, il faut étre capable de mettre son courage
et son intelligence au service de si grandes passions et de les assouvir avec tout ce qu'elles peuvent
désirer. Seulement, tout le monde n'est pas capable, j'imagine, de vivre comme cela. C'est pourquoi
la masse des gens blame les hommes qui vivent ainsi, génée qu'elle est de devoir dissimuler sa
propre incapacité a le faire. La masse déclare donc bien haut que le déreglement -j'en ai déja parlé-
est une vilaine chose. C'est ainsi qu'elle réduit a I'état d'esclaves les hommes dotés d'une plus forte
nature que celle des hommes de la masse; et ces derniers, qui sont eux-mémes incapables de se
procurer les plaisirs qui les combleraient, font la louange de la tempérance et de la justice a cause
du manque de courage de leur ame. (...) (les hommes qui exercent le pouvoir ) sont des hommes
qui peuvent jouir de leurs biens, sans que personne y fasse obstacle, et ils se mettraient eux-mémes
un maitre sur le dos, en supportant les lois, les formules et les blames de la masse des hommes!
Comment pourraient-ils éviter, grace a ce beau dont tu dis qu'il est fait de justice et de tempérance,
d'étre réduits au malheur, s'ils ne peuvent pas, lors d'un partage, donner a leurs amis une plus grosse
part qu'a leurs ennemis, et cela, dans leurs propres cités, ou eux-mémes exercent le pouvoir! Ecoute,
Socrate, tu prétends que tu poursuis la vérité, eh bien, voici la vérité : si la facilité de la vie, le
déreglement, la liberté de faire ce qu'on veut, demeurent dans l'impunité, ils font la vertu et le
bonheur! Tout le reste, ce ne sont que des conventions, faites par les hommes, a 1'encontre de la
nature. Rien que des paroles en I'air, qui ne valent rien!

Platon, Le Gorgias
Platon : 'anneau de Gygeés

Les hommes prétendent que, par nature, il est bon de commettre 1'injustice et mauvais de la souffrir,
mais qu'il y a plus de mal a la souffrir que de bien a la commettre. Aussi, lorsque mutuellement ils la
commettent et la subissent, et qu'ils gofitent des deux états, ceux qui ne peuvent point éviter 1'un ni choisir
l'autre estiment utile de s'entendre pour ne plus commettre ni subir 1'injustice. De la prirent naissance les lois
et les conventions, et 1'on appela légitime et juste ce que prescrivait la loi. Voila l'origine et I'essence de la
justice: elle tient le milieu entre le plus grand bien — commettre impunément l'injustice — et le plus grand mal
— la subir quand on est incapable de se venger. Entre ces deux extrémes, la justice est aimée non comme un
bien en soi, mais parce que l'impuissance de commettre l'injustice lui donne du prix. En effet, celui qui peut
pratiquer cette derniére ne s'entendra jamais avec personne pour s'abstenir de la commettre ou de la subir, car
il serait fou. Telle est donc Socrate, la nature de la justice, et telle son origine, selon 1'opinion commune.

Maintenant, que ceux qui la pratiquent agissent par impuissance de commettre l'injustice, c'est ce que
nous sentirons particuliérement bien si nous faisons la supposition suivante. Donnons licence au juste et a
l'injuste de faire ce qu'ils veulent; suivons les et regardons ou, l'un et l'autre, les méne le désir. Nous
prendrons le juste en flagrant délit de poursuivre le méme but que l'injuste, poussé par le besoin de I'emporter
sur les autres: c'est ce que recherche toute nature comme un bien, mais que, par loi et par force, on raméne au
respect de 1'égalité. La licence dont je parle serait surtout significative s'ils recevaient le pouvoir qu'eut jadis,
dit-on, l'ancétre de Gygeés le Lydien. Cet homme était un berger, au service du roi qui gouvernait alors la
Lydie. Un jour, au cours d'un violent orage, accompagné d'un séisme, le sol se fendit et il se forma une
ouverture béante pres de l'endroit ot il faisait paitre son troupeau. Plein d'étonnement, il y descendit, et (...)
vit un cheval de bronze creux, percé de petites portes; s'étant penché vers l'intérieur, il y apercut un cadavre
de taille plus grande, semblait-il, que celle d'un homme, et qui avait a la main un anneau d'or, dont il
s'empara; puis il partit sans prendre autre chose. Or, a 1'assemblée habituelle des bergers qui se tenait chaque
mois pour informer le roi de 1'état de ses troupeaux, il se rendit portant au doigt cet anneau. Ayant pris place
au milieu des autres, il tourna par hasard le chaton de la bague vers l'intérieur de sa main; aussitot il devint
invisible & ses voisins qui parlérent de lui comme s'il était parti. Etonné, il mania de nouveau la bague en
tatonnant, tourna le chaton en dehors et, ce faisant, redevint visible. S'étant rendu compte de cela, il répéta
'expérience pour voir si l'anneau avait bien ce pouvoir; le méme prodige se reproduisit: en tournant le chaton
en dedans, il devenait invisible, en dehors, visible. Des qu'il fut siir de son fait, il fit en sorte d'étre au nombre
des messagers qui se rendaient aupres du roi. Arrivé au palais, il séduisit la reine, complota avec elle la mort
du roi, le tua, et obtint ainsi le pouvoir.

Si donc il existait deux anneaux de cette sorte, et que le juste recut 1'un, l'injuste 1'autre, aucun, pense-t-



on, nul ne serait de nature assez adamantine' pour persévérer dans la justice et pour avoir le courage de ne
pas toucher au bien d'autrui, alors qu'il pourrait prendre sans crainte ce qu'il voudrait sur la place publique,
s'introduire dans les maisons pour s'unir a qui lui plairait, tuer les uns, briser les fers des autres et faire tout a
son gré, devenu I'égal d'un dieu parmi les hommes. (...)

Et l'on citerait cela comme une grande preuve que personne n'est juste volontairement, mais par
contrainte, la justice n'étant pas un bien individuel, puisque celui qui se croit capable de commettre 1'injustice
la commet.

Platon, La République, livre 2

Nietzsche : ’lhomme de proie, moteur de I’histoire

La vérité est dure. Il nous faut regarder froidement comment n'importe quelle civilisation
supérieure a commencé sur cette terre. Des hommes encore tout proches de la nature, des barbares
dans tout ce que ce mot comporte d'effroyable, des hommes de proie encore en possession d'une
volonté intacte et d'appétits de puissance inentamés se sont jetés sur des races plus faibles, plus
policées, plus paisibles, des races soit commercantes soit pastorales, ou sur de vieilles civilisations
usées qui dilapidaient leurs derniéres énergies en d'étincelants et mortels feux d'artifice. La caste
aristocratique fut toujours d'abord, la caste des barbares : sa supériorité ne résidait pas avant tout
dans sa force physique, mais dans sa force spirituelle ; ils étaient plus complétement des hommes.

Nietzsche, Par dela Bien et Mal

Norbert Elias : le bonheur ? Chercher a tout prix & maintenir son rang

Il ne se rendait pas a la cour parce qu'il dépendait du roi, mais il acceptait
sa dépendance par rapport au roi parce que seule la vie a la cour et au sein
de la société de cour lui permettait de maintenir son isolement social par
rapport aux autres, gage du salut de son dme, de son prestige d'aristocrate
de la cour, en d'autres mots, de son existence sociale et de son identité
personnelle.

Le lever de la reine se déroulait selon un cérémonial calqué sur celui du lever du roi. La dame
d'honneur de service avait le droit de passer a la reine sa chemise. La dame du palais lui mettait le
jupon et la robe. Si, par hasard, une princesse de la famille royale survenait, c'était elle qui se
chargeait de la cérémonie de la chemise. Or, une fois, la reine ayant été dévétue par ses dames, la
camériste présenta la chemise a la dame d'honneur pour que celle-ci la passat a la reine. A ce
moment, la duchesse d'Orléans entra dans la chambre. La dame d'honneur rendit la chemise a la
camériste, qui s'apprétait a la confier a la duchesse, lorsqu'une dame d'un rang plus élevé, la
comtesse de Provence, survint. Aussitot, la chemise repassa dans les mains de la camériste qui la
donna a la comtesse de Provence ; c'est a elle que revint I'honneur d'en vétir la reine. Pendant que
ces dames se passaient et repassaient la chemise, la reine attendait, nue comme Eve, la fin de la
cérémonie. (...)

Il n'est pas sans intérét de voir d'un peu plus pres ces structures cérémoniales. Car c'est
précisément dans de tels contextes qu'on apercoit les particularités des contraintes que des hommes
engagés dans des relations sociales s'infligent les uns aux autres. L'exemple cité plus haut montre
que l'étiquette et le cérémonial ont été transformés en un « mouvement perpétuel » fantome,
actionné — comme un moteur inépuisable — par la lutte pour les chances de rang et de puissance
menée par des hommes soucieux de se maintenir face a leurs pairs et a la masse des exclus, ainsi
que par leur désir d'une hiérarchisation rigoureuse du prestige. En derniere analyse, c'est bien la
nécessité de cette lutte pour les chances de puissance, de rang et de prestige toujours menacées qui
poussait les intéressés, en raison méme de la structure hiérarchisée du systéeme de domination, a
obéir a un cérémonial ressenti par tous comme un fardeau. Aucune des personnes composant le
groupe n'avait la possibilité de mettre en route une réforme. La moindre tentative de réforme, la
moindre modification de structures aussi précaires que tendues aurait infailliblement entrainé la
mise en question, la diminution ou méme l'abolition des droits et privileges d'individus ou de

1 Qui a la dureté et la pureté du diamant.



familles. Une sorte de tabou interdisait a la couche supérieure de cette société de toucher a de telles
chances de puissance, et encore bien moins de les supprimer. Toute tentative dans ce sens aurait
mobilisé contre elle de larges couches de privilégiés qui craignaient, peut-étre pas a tort, que les
structures du pouvoir qui leur conférait ces privileges ne fussent en danger de céder ou de
s'effondrer si on touchait au moindre détail de I'ordre établi. Ainsi rien ne fut changé. (...)

On détestait 1'étiquette, mais il était impossible de s'en écarter, non seulement parce que le
roi I'imposait, mais parce que l'existence sociale des personnes qu'elle touchait en dépendait. Ainsi
dans les engrenages du mécanisme de la cour, la volonté des uns de s'imposer suscitait cette méme
volonté chez les autres. Lorsqu'un systeme bien équilibré de priviléges est parvenu a une certaine
stabilité, aucun des privilégiés ne peut s'en évader sans ébranler les fondements mémes de son
existence personnelle et sociale. Les privilégiés, prisonniers des filets qu'ils se jetaient
réciproquement, se maintenaient pour ainsi dire les uns les autres dans leurs positions, méme s'ils ne
supportaient qu'a contre-coeur le systeme. La pression que les inférieurs ou les moins privilégiés
exercaient sur eux les forcait a défendre leurs privileges. Et vice versa : la pression d'en haut
engageait les désavantagés a s'en affranchir en imitant ceux qui avaient accédé a une position plus
favorable ; en d'autres termes, ils entraient dans le cercle vicieux de la rivalité de rang.

Norbert Elias, la Société de Cour

Sénéque : ’lhomme sage cultive son ame, pas son corps

Prends soin, principalement, de la santé de ton ame, et en second lieu de celle de ton corps,
car celle-ci vient apres la santé de I'ame et elle ne te cofitera pas grand chose si tu veux étre en
bonne santé. Il est sot, en effet, mon cher Lucilius, et trés peu convenable pour un homme cultivé de
s'occuper a faire de la musculation, a s'élargir la nuque et a se fortifier les pectoraux. Quand tu auras
eu la chance de grossir et que tes muscles auront gonflé, jamais tu n'égaleras les forces ni le poids
d'un beeuf gras ! Pire encore, sous le poids de ce corps trop musculeux, I'ame est étouffée, et rendu
moins agile. C'est pourquoi, autant que tu le peux, assigne une limite a ton corps, et libére ton ame.

Séneéque, Lettre a Lucilius

La Bhagavad Gita : le sens de la vie est de dépasser les limites de I’ego et de s’ouvrir a
'universel.

VERSET 9.11 : Ceux qui sont dans l'erreur me méprisent logé dans le corps humain, parce qu'ils ne
savent pas Ma supréme nature d'étre, a moi qui suis le Seigneur de toutes les existences.

Le mental de I'étre humain mortel est égaré parce que dans son ignorance, il s'arréte aux voiles et se
fie aux apparences ; il ne voit que le corps humain extérieur, le mental humain, la maniére humaine
de vivre, et ne saisit aucun éclair libérateur de la Divinité logée en la créature. Il ne reconnait pas la
Divinité qui est au-dedans de lui et ne peut la voir dans les autres hommes, et bien que le divin se
manifeste en I'humain il reste aveugle ou méprise la Divinité voilée. Et s'il ne la reconnait pas dans
la créature vivante, encore moins peut-il la voir dans le monde extérieur qu'il regarde de sa prison —
son ego, son moi qui le sépare des autres étres. Il ne voit pas Dieu dans I'univers ; il ne sait rien du
Divin supréme qui est maitre de ces plans pleins d'existence diverses et qui demeure en elles. Il est
aveugle a la vision par laquelle tout dans le monde devient divin et par laquelle I'ame elle-méme
s'éveille a sa propre divinité inhérente et devient comme le Divin, partie du Divin. Ce qu'il voit
aisément, en vérité — et s'y attache avec passion — c'est seulement la vie de I'ego pourchassant les
choses finies, pour elles-mémes et pour la satisfaction de 1'appétit terrestre de l'intellect, du corps et
des sens. Ceux qui se sont abandonnés trop entierement a cette poussée vers l'extérieur, tombant aux
mains de la nature inférieure, se cramponnent a elle et sur elle s'appuient. Ils devient la proie du
désir, qui sacrifie toute chose a la satisfaction violente et démesurée de son ego vital séparé, et fait
de lui le dieu sombre de sa volonté, de sa pensée, de son action et de sa jouissance. (...)

Mais vivre constamment dans cette conscience séparatrice de I'ego et en faire le centre de toutes nos
activités, c'est se méprendre entiérement sur la vraie conscience de soi. Le charme que jette sur les
instruments, mal dirigés de 1'esprit cette conscience de 1'ego est un enchantement qui oblige la vie a
tourner en cercle sans aucun profit. (...) C'est une fausse connaissance qui voit le phénomene, mais



passe a coté de la vérité du phénomene, un espoir aveugle qui court apreés I'éphémeére, mais manque
I'éternel, une action stérile dont tout profit est annulé par une perte, et qui se solde par un labeur
sans fin de Sisyphe.

VERSET 9.13 : Ceux dont I'ame est grande, qui demeurent dans la nature divine, ceux-la Me
connaissent comme l'impérissable, origine de toutes existences, et, Me connaissant tel, ils se
tournent vers Moi d'un amour unique et entier.

Ceux dont 1'ame est grande, qui s'ouvrent a la lumiere et a 'ampleur de la nature la plus divine dont
I'homme soit capable, sont seuls sur le chemin, étroit au commencement, a la fin inexprimablement large, qui
mene a la libération et a la perfection. C'est la croissance de Dieu en 'homme qui est la véritable tache de
I'homme. A mesure de cette croissance, le voile tombe, et I'dme en vient a voir le sens plus vaste de 'action
et la vérité réelle de I'existence. L’ceil s'ouvre au divin en L'homme, au divin dans le monde. (...) Aussi,
quand cette vision, cette connaissance se saisit de 1'ame, 1'aspiration de toute la vie devient un amour sans
bornes et une adoration insondable du Divin et de I'Infini. La conscience s'attache uniquement a 1'éternel, au
spirituel, au vivant, a I'universel, au réel.

Bhagavad Gita, commentée par Shri Aurobindo



	COURS n°4 : ce qui donne un sens à la vie, c’est
	la recherche du bonheur
	1./ la destination de l’homme c’est d’assumer sa nature rationnelle
	A) L’opposition platonicienne de l’esprit et du corps
	B) éloge de la tempérance : ne surtout pas faire du plaisir le bien le plus haut (Platon, Marc Aurèle, Épicure)
	C) le Souverain Bien des philosophes : l’amour de la sagesse
	D) le rapport entre morale et bonheur chez Kant

	2./ La nature égocentrique de l’être humain : la liberté d’être soi est le souverain bien
	A) Calliclès, Thrasymaque : la nature tyrannique de l’humain
	1- l’anneau de Gygès
	2- Calliclès : le désir tyrannique, voilà notre nature
	3- les hommes qui aiment la justice ? Ils mentent, ils ont juste peur d’assumer leur vraie nature. C’est tout.

	B) Nietzsche : les hommes de proie, maîtres d’eux-mêmes et du monde
	C) Norbert Elias : le moteur essentiel des actions humaines est la lutte pour le prestige.

	3./ Il n’y a pas de nature humaine : se libérer est le souverain bien
	A) Schopenhauer : la vie humaine est à la fois insensée et insupportable
	1 -le monde comme volonté et représentation
	2 - l’exemple de la vie amoureuse
	3 - le déséquilibre entre plaisir et douleur

	B) le bouddhisme, voie de la libération
	1- Siddharta Gautama : histoire de l’éveil du Bouddha
	2- la doctrine bouddhiste de la souffrance et de la libération


	4./ la nature politique de l’être humain : la citoyenneté est le souverain bien (Aristote)
	Conclusion :


