
 Enquête 3 : vivre dans une société juste, un rêve il lusoire ?
. 

COURS n°7 : la religion, établir sur terre la justice divine ? 

Nous avons déjà abordé la notion de la religion, et ce à l’intérieur du cours sur le bonheur.
Nous y avons vu que toute religion propose une Voie, un chemin d’accomplissement, qu’elle appelle
le Salut. Toute religion est donc profondément attachée à la distinction entre le juste et l’injuste, et
à l’idée que la liberté humaine risque de se perdre si elle ne s’établit pas sur le «  juste chemin ».
La religion se présente ainsi comme la grande solution au problème de la justice, au moins dans
l’absolu. Selon le croyant, si tous les hommes se soumettaient véritablement à l’ordre religieux,
alors le Royaume de Dieu serait établi sur la Terre. Paix et justice régneraient pour toujours. 

Nous allons ici entrer dans le détail de ce qu’on peut donc appeler la vision religieuse du
monde, et montrer pourquoi elle ne peut constituer une solution politique au problème de la justice.

I./ Nature et fonctions de la religion

A) qu’est-ce qu’une religion ? (la nature de la religion)

1./ la religion est un phénomène social     :      

– la religion est un phénomène social : on parle de communauté religieuse.
– Cette communauté partage un ensemble de croyances, rites, normes et valeurs.
– Elle est dirigée spirituellement par un clergé, dont la direction lui permettra de

a)  s'ouvrir au sens véritable des choses, que seul l'enseignement de la religion peut 
lui apporter (la croyance)
b) suivre des prescriptions strictes afin de rester sur le bon chemin (rites, normes et
valeurs)

2./ Elle repose sur la distinction stricte de deux domaines     : le sacré  et le profane.  

Le sacré est un « potentiel inexprimable d'énergie » (J Ellul)
Cette expression sert à indiquer que le sacré se manifeste avant tout comme un ordre dont la

valeur est infiniment supérieur à celui de la réalité profane, quotidienne. La vie religieuse est alors
le fait de se tourner vers cette source d'énergie à la fois surabondante et terrible. 

3  exemples :  la  messe  catholique  et  la  consommation  rituelle  du  corps  du  Christ  /  la
mosquée, purification, humiliation devant Dieu, et don de la parole divine / religion thamoule, et la
marche sur le feu, ou le surcroît de volonté et de force vitale gagné par le carême)

les 3 formes du sacré

– l'espace sacré ( les mosquées tournées vers la Mecque + le Hadj, mais aussi Saint Pierre de 
Rome, les temples de toutes les religions)

– le temps sacré : le calendrier religieux, ramener sans cesse l'individu vers le sens sacré de 
l'existence. (analyse des fêtes religieuses) 

– la vie sociale : ici le sacré a pour fonction d'orienter les relations inter-individuelles en les 
enserrant dans un réseau strict de normes. C'est la distinction, l'opposition entre vie 
sanctifiée / péché

un exemple : le mariage. Le mariage est un sacrement – chez les chrétiens, par exemple, il fait 
partie des 7 sacrements fondamentaux. 



La dimension profane de la vie sexuelle Le mariage, la sacralisation de la vie sexuelle

Expression naturelle des pulsions sexuelles, sous
la forme d'une excitation impérieuse, dont 
l'apaisement procure des sensations de plaisir 
d'une grande intensité, et ce du fait de la 
localisation précise d'un grand nombre de 
cellules nerveuses au niveau des organes 
génitaux. 

EROS, l'érotisme, soit cette énergie sexuelle

Encadrement stricte des pulsions sexuelles. 
Acte initiatique par lequel l'individu meurt à 
son individualité (d'ailleurs on le fait souvent 
précéder d'une cérémonie profane, « enterrement
de la vie de garçon ou de jeune fille ») pour 
renaître en tant que simple composant de la 
famille/ 
« devenir une seule chair ». 
Le blanc ? Virginité, pureté, innocence. 
AGAPE : soit l'amour comme attention à l'autre

au principe de ce « potentiel inexprimable d'énergie » il y a le divin (transcendance et absolu)

Absolu : qui ne comporte aucune restriction, ni réserve, complet, total, intégral. Existe 
indépendamment de toute condition et de tout rapport =/= relatif, qui ne se suffit pas à soi-même. 
Transcendant : qui dépasse l'ordre de notre réalité. L''être supérieur à tous les êtres =/= immanent : 
qui est de l'ordre de notre réalité. Toute notre expérience du sacré vient de la capacité de l'esprit 
humain à non seulement comprendre, mais sentir le sens de ces deux mots. 
Autrement dit, nous pouvons tous comprendre ce que signifie le divin : Omniscience et 
Omnipotence. « Je suis celui qui EST ». la SUBSTANCE

Reprise de l'expression « potentiel  INEXPRIMABLE d'énergie ».  C'est  pour cela  que la  tonalité
affective  qui  domine dans  le  rapport  au sacré  est  l'angoisse et  le  voisinage  de  la  mort :  nous
reconnaissons notre insuffisance face à ce qui est. Mystérium fascinans, majestas. 

3./   la croyance au divin     :   

Absolu, transcendant, le sacré renvoit à une réalité, le divin, qui dépasse totalement nos 
capacités de connaissance. C’est pourquoi le rapport au sacré est de l’ordre de la croyance. Donc la 
religion repose avant tout sur un certain état de conscience spécifique : la foi. 

Qu'est-ce que croire ? C'est tout d'abord affirmer sans savoir. Ainsi le croyant croit en son
Dieu alors qu'il  ne l'a pas vu, ni entendu. Le croyant croit en l'existence d'une entité qui ne se
manifeste pas directement à ses sens. C'est pour cela qu'on parle de croyance. 

4./   la définition du sens de l'existence humaine     :   

 En quoi croit-il ? Avant tout en l'existence d'un être supérieur à lui et qui envoie vers lui un 
message. Le croyant est une personne qui croit que cet être divin a donné un sens à son existence. 
Plus exactement, il lui a indiqué la voie qui le mènera à l'accomplissement de l'existence humaine. 
Cet état de conscience repose sur l'intime conviction que, grâce à la parole de cet être divin, les 
mots bien et vérité prennent un sens précis. 

5./ l'existence d'un ou de plusieurs messagers     :   la révélation  

Mais alors d'où le croyant tient-il la force de sa foi et sa certitude que le chemin que lui montre sa 
religion est le bon chemin ? 
D'un homme, répondent les croyants, d'un élu venu leur délivrer le sens ultime des choses. C'est ce 
qu'on appelle la révélation. Cet élu

– soit est parvenu par lui-même à s'élever à la connaissance du sens de l'existence, à remonter 
vers le divin : le sage. (c'est ce que les bouddhistes pensent du Bouddha)

– soit a reçu la révélation parce que Dieu, soit directement, soit par l'intermédiaire d'un envoyé
angélique, a fait descendre sa parole vers l'élu : le prophète.  (c'est ce que les musulmans 
pensent de Mohammed ou les pratiquants juifs de Moïse)

– soit est fait de la même substance que Dieu, est l'incarnation de Dieu dans la chair (c'est ce



que pensent les Chrétiens de Jésus)

B) Pourquoi l'être humain est-il un animal religieux ? (les fonctions de 
la religion)

la religion veut prendre en charge les deux problèmes fondamentaux de l'humanité, les deux 
soucis fondamentaux qui sont inhérents à la nature humaine (la nature d'un être qui doit se régler 
lui-même) : 

– l'ignorance (notre conscience réfléchie n'est pas d'abord capacité de tout savoir mais capacité
de tout questionner)

– le penchant animal à l'égoïsme (notre humanité n'est pas innée, mais le fruit d'une régulation
volontaire qui se heurte à la présence en nous des pulsions biologiques). 

Or la religion remplit justement ces deux grandes fonctions dans les sociétés humaines: une 
fonction spéculative et une fonction éthique

1./    fonction spéculative     :   la religion, en tant que croyance, permet de calmer les angoisses de  
l'être humain confronté à l'éveil en lui de la conscience réfléchie

( textes : Bergson – la fonction spéculative de la religion )

l'animal L'être humain

L'animal vit comme si tout autour de lui était 
combiné pour lui. 
= le paradis originel. 
Il n'y a pas de désespoir dans sa pensée. Sa 
pensée n'est pas assez ouverte pour cela. Il sait 
tout ce qu'il doit savoir, et pour le reste, il ne sait
pas qu'il ne sait pas. 

L'être humain est dévoré par l'ouverture de sa 
conscience réfléchie, car elle ouvre en lui des 
abîmes de questionnement, d'ignorance. 
Ainsi apparaît la croyance dans un ordre divin, 
organisé par un ou plusieurs esprits. 
Cela donne du sens à notre expérience de la 
réalité. 

La croyance religieuse propose donc une grille interprétative de la situation de l'EH dans la 
nature. C'est là sa fonction spéculative. Bergson lui, parle plus exactement de fonction fabulatrice.
Cela nous permet de comprendre le rapport qu'il y a entre intelligence et imagination. 

Bergson donne deux applications de cette fonctions fabulatrice : 

1. "la  religion  est  une  réaction  défensive  de  la  nature  contre  la  représentation,  par
l'intelligence, de l'inévitabilité de la mort". 

2. "la religion est réaction défensive de la nature contre la représentation, par l'intelligence,
d'une marge décourageante d'imprévu entre l'initiative prise et l'effet souhaité"

C'est là la première fonction des  mythes  religieux. Ils donnent un sens et une place dans
l'univers à l'être humain. On comprend mieux ici le concept de  transcendance, par opposition à
l'immanence : face à l'aspect changeant et incertain des choses, la croyance religieuse propose un
fondement stable, certain, assuré. C'est ainsi qu’apparaît la dogmatique religieuse : l'un des rôles
du clergé est de transmettre aux fidèles l'ensemble des vérités fondamentales qui forment le credo
d'une  religion.  Dans  cette  dynamique  religieuse,  l'origine  première  de  la  vérité ce  sont  les
affirmations les plus fondamentales contenues dans la révélations. Un dogme est une affirmation sur
la vérité que le fidèle doit accepter sans la discuter s'il veut rester dans l'Eglise. 

Remarque : la question est alors de savoir si la religion remplit cette fonction spéculative parce que 
la fonction fabulatrice (l'imagination) des fondateurs de religion est nourrie par un contact véritable 
avec la transcendance, le divin, OU BIEN si il n'y  a là rien de plus que le fruit de l'imagination 
humaine. C'est avec ce débat que s'opposent les croyants et les athées.



2./ fonction éthique     : la religion, en tant qu'elle impose des normes et des valeurs, permet de  
canaliser les pulsions humaines

(lire le texte : Mircea Eliade - la morale religieuse imitation du modèle divin )

Nous abordons la deuxième fonction des mythes religieux .
Suite à l'analyse de ce texte, nous retrouvons notre cours sur le désir, et plus particulièrement sur le 
désir mimétique. Rappel : selon  Girard, le sacrifice religieux permet d'éviter la contagion 
mimétique. 
Critique de l'idée de Pascal selon laquelle la foi renvoie au cœur, et donc à l'intuition. La conscience
humaine est conscience du néant, chez l'enfant, imagination primordiale, donc besoin de recevoir 
des formes qui permettrons l'équilibre et le développement de l'esprit (d'où la notion d'esprit saint). 
le désir mimétique. Donc oui, la foi intérieure, personnelle, renvoie au coeur, au sentiment, mais la 
manière dont cette foi va se déployer dépend d’un apprentissage culturel par l’intégration de 
l’individu à une communauté religieuse. 
le cœur ? Notre intime conviction a sa source dans notre culture. 

3./   la religion est ainsi une institution sociale régulatrice  

En enseignant à chacun un même credo, et donc une même représentation du monde et un
même  code  de  morale,  la  religion  a  très  longtemps  été  une  institution  sociale  essentielle.  Le
sentiment religieux  serait donc, en fait, pour  Durkheim avant tout une production culturelle et
sociale par laquelle l'individu s'assimile au groupe et en adopte les représentations et les valeurs. La
religion permet ainsi à la société de « raffermir, à intervalles réguliers, les sentiments collectifs et
les idées collectives qui font son unité et sa personnalité ».
 

L'opposition entre sacré et profane ce serait donc en fait l'opposition entre société idéale et
société réelle.  La société réelle, c’est celle dans laquelle nous vivons tous les jours, celle où les
hommes  sont  ce  qu’ils  sont,  avec  leurs  faiblesses  et  leurs  imperfections.  C’est  le  tumulte  de
l’histoire  humaine,  l’injustice  jamais  résorbée,  toujours  renaissante.  Mais  dans  le  temple,  toute
religion affirme que cette réalité là n’est que transitoire et illusoire. Elle nous demande de nous
tourner vers un idéal, et de croire que cet Idéal est plus réel, en fait, que la triste réalité à laquelle
nous sommes confrontés. Croire que la société idéale est plus réelle que la société réelle, voilà le
coeur de la foi religieuse.

Quel rapport avec notre enquête sur la justice ? Pour le comprendre retrouvons le texte de
Kant sur le penchant animal à l'égoïsme (vu dans le cours sur le travail). « l’homme est l’animal qui
a besoin d’un maître, car il abuse à coup sur de sa liberté à l’égard de ses semblables ». Le maître,
voilà ce qu'apporte la religion. 

EXEMPLES : La parole de Jésus : « aimez-vous les uns les autres comme je vous ai aimé »
La parole de Bouddha : « deviens le Bouddha »
Le Coran comme livre législateur des pensées et des conduites. 
L'identification dans les religions afrocubaines et afrobrésiliennes du Iyawo à son 

personnage mythique, et à son signe.

Ainsi toute religion prétend apporter le « juste chemin » qui, si tous les hommes voulaient 
bien s’y soumettre, éteindrait la source de toutes les injustices. La religion se présente donc toujours
aussi comme une thérapeutique qui, en éloignant l’homme de ses démons, permet sa régénération 
morale. 

Dès lors pourquoi ne pas dire que la solution à la question de la justice est la solution  
théocratique ?



II./  Pourquoi  l’idée  que  la  religion  puisse  répondre  au  problème  de
l’injustice est-elle problématique     ?  

Nous  allons  ici  aborder  la  solution  théocratique  et  ses  limites.  Commençons  donc  par
exposer cette solution :  puisque Dieu a parlé,  puisque des hommes ont été destinataires de son
message, puisque en se soumettant à ce message les hommes sont assurés d’être conduits à leur
régénération morale, n’est-il pas évident que la religion devrait devenir l’institution sociale centrale
autour  de  laquelle  toutes  les  affaires  humaines  devraient  tourner ?  La  religion  ne  doit  elle  pas
(comme c’est le cas en Iran), être la première source des lois civiles, et la première autorité dans
l’État ? 

Nous allons détailler les raisons pour lesquels la religion ne peut et ne doit jamais prétendre
au pouvoir théocratique. 

A) la théocratie ? Une impossibilité fondamentale

Toute religion est douteuse. Ce point est absolument crucial. C’est pour cela que la religion 
est objet de foi, d’adhésion personnelle, et non pas de science, de fait, et de démonstration. 

Il est douteux que Jésus ait ressuscité. Il est douteux que Mohammed ait entendu l’ange
Djibril  lui  transmettre la parole de Dieu, il est douteux que le Bouddha ait atteint l’éveil,  et  la
connaissance absolue. Douteux -il faut faire très attention ici – ne veut pas dire faux, inexact. Cela
veut simplement dire que c’est indécidable, et que c’est, justement, un objet de foi. Comme le dit
Pascal, la foi relève du cœur, pas de la raison. 

Qu’est-ce qui fonde cette affirmation que toute religion est douteuse ? 

• La  pluralité  des  révélations :  il  n’y  a  pas  une  spiritualité  religieuse  unique,  mais  des
religions. Les chrétiens croient que Jésus est ressucité, et que revenu d’entre les morts il a
confié son enseignement suprème aux Apotres, qui ont ensuite reçu le feu du Saint Esprit.
Les Bouddhistes croient que le Bouddha a atteint l’illumination définitive et dépassé même
les Dieu au pied de l’arbre. Les Musulmans pensent que Mohammed est le dernier messager,
qu’il est le dernier à avoir reçu la parole de Dieu transmise par l’Ange, avant lui, à Abraham
et aux prophètes d’Israël. Les Mormons pensent que la dernière révélation est celle qu’a
reçue Joseph Smith au XIXème siècle en découvrant le livre d’or de Mormon enterré dans le
sol. Les témoins de Jéhovah pensent qu’ils sont les seuls à savoir traduire et lire la Bible. 

• l’absence de preuves irréfutables d’une révélation : aucun des miracles ou manifestations
d’un pouvoir surnaturel n’a jamais été rigoureusement constaté (ouverture de la mer par
Moise, lévitation des moines Bouddhistes, multiplication des pains par Jésus, etc.). 

• l’opposition des religions entre elles : les différentes révélations ne s’accordent pas entre
elles.  Les  mulsumans  sunnites  traitent  les  chiites  d’apostat,  et  réciproquement.  Les
protestants récusent l’Immaculée conception de la Vierge Marie tandis que les catholiques
en font un dogme de la foi chrétienne. Les musulmans croient que Mohammed est l’ultime
prophète, les chrétiens répondent que la révélation était déjà close avec Jésus Christ, et les
pratiquant de la religion juive leur affirment qu’elle s’est close bien avant, avec les derniers
prophètes d’Israël, etc, etc...

Une fois que ceci est bien compris, il en découle qu’il est hors de question que la religion
devienne la source de la loi  commune. Dans le cas contraire on expose la société aux dangers
suivants : 

1- le danger de la dérive sectaire

Toute religion a pour but principal d’aider les fidèles à atteindre le salut, à ne pas s’égarer
sur les « sentiers de la perdition ». Il s’agit de permettre à chacun d’accéder à son humanité la plus
haute. Mais  lorsqu’une croyance  religieuse  « réussit »,  lorsqu’elle  s’institutionnalise  et  devient
une  Église,  une  religion  au  sens  social  du terme,  alors  elle  n’est  plus  seulement  une  aventure



spirituelle personnelle, elle devient une institution sociale. 

En elle se développent des rapports d’autorité, et donc des phénomènes de domination, de
surveillance, de  sanctions. Cela est tout à fait normal : s’il y a un chemin du salut, alors il est
essentiel que tous les fidèles y aient un accès pur et non dévié. Il faut donc mettre en place un
système  hiérarchique   qui  veillera  à  ce  que  l’enseignement,  les  rites,  les  prières,  soient
correctement exécutées. 

Dès lors, si une Eglise, quelle qu’elle soit, avait le pouvoir politique, et donc le monopole
de la violence physique légitime, elle aurait entre les mains tous les moyens de la dérive sectaire.
Toute  l’Église  deviendrait  alors  un  gigantesque  appareil  de  domination,  d’aliénation  et
d’asservissement.

Avant de continuer, il faut donner des exemples précis de telles dérives pour que chacun
comprenne qu’aucune des grandes religions de l’humanité n’est à l’abri de telles dérives : 

- les chrétiens : le massacre de la Saint Barthélemy

- les musulmans : Daech et le « califat »

- les bouddhistes : le bouddhisme du Myanmar et les politiques génocidaires contre les Rohingas

- l’hindouisme : la volonté actuelle du gouvernement de Narendra Modhi d’exclure les musulmans
indiens de la vie politique.

Donc pour éviter cette dérive, il  est essentiel de bien distinguer l’État et les Institutions
religieuses. 

2- le danger des guerres de religion

Chaque religion étant certaine d’être la source de toute vérité et de toute justice, elle est
amenée  par  une  pente  naturelle  à  voir  les  autres  religions  comme des  adversaires.  Chacun  se
présente  comme celui  qui  possède  le  vrai  dogme,  la  vraie  foi,  le  vrai  Dieu,  et  accuse  l’autre
d’hérésie. 

Au cours de l’histoire, les guerres de religion ont pris leur origine dans cette tension. Ainsi
les guerres de religion en Europe aux XVIème et XVIIème siècle, qui ont opposé les chrétiens
catholiques (reconnaissant l’autorité du Pape) et les chrétiens protestants (protestant contre cette
autorité du Pape). 

B) la valeur discutable de la religion

Et si  les croyances religieuses  n’étaient  pas  le  produit  de la  révélation,  mais  le  simple
produit de l’imagination humaine ? Du point de vue de la critique de la religion, les Dieux ne sont
que des projections humaines, le fruit de notre imagination. Dès  lors nous serions dans une période
de transition, au cours de laquelle la religion serait irrémédiablement poussée à reculer, parce que
l'être humain ne cesserait de progresser dans la connaissance qu'il prend de la nature (Russell) et de
lui-même (Freud). Quand à Marx, il affirme que la religion est un voile imaginaire qui promet une
justice éternelle pour cacher les injustices réelles. 

1./ la fonction spéculative de la religion a-t-elle encore lieu d'être puisque 
notre fonction fabulatrice est devenue aptitude à développer une 
intelligence scientifique     ? (Bertrand Russell)  

La remise en cause de la notion de  dogmatique, mais aussi du rapport entre  vérité   et
autorité. La science a radicalement changé notre rapport à la vérité en refusant à la religion le droit
de  tirer des livres religieux des théories sur le fonctionnement de notre univers. La science ne
s'oppose pas à la religion en affirmant qu'elle n'a pas de valeur. Elle ne remet pas en cause toute la
religion, mais seulement sa capacité à parler correctement de la nature observable. Le scientifique
dit  donc  simplement  que,  pour ce  qui  relève  de  la  connaissance de  la  nature,  la  révélation



religieuse ne nous est d'aucun secours. 
 
2 exemples : l'affaire Galilée, et la théorie de l'évolution des espèces, qui a été reconnue par le
Pape Jean Paul II. 

Cette  première  mise  en  question  de  la  religion  n’est  pas  totale :  les  découvertes
scientifiques ne mettent en cause que la capacité de la religion à parler de la nature. Pour le reste, la
science ne se prononce pas sur les dogmes religieux. Ainsi, ne s’intéressant qu’au relatif, la science
ne remet pas en cause l'idée d'absolu.  Il  n'est  pour la science qu'un simple inconnaissable,  une
limite. Sur la question de l’existence de Dieu, d’une vie non physique après la mort, le scientifique
n’a rien à dire puisque il ne s’agit pas de questions reposant sur des faits observables.

Tant que le religieux se cantonne à ses croyances et ne s’occupe pas des faits, la science n’a
rien à lui opposer. 

2) la religion ne serait-elle qu'une illusion dont la racine serait dans notre 
psychologie     ? (Sigmund Freud)  

Dieu n'est pas dans le ciel, selon Freud. Il est seulement dans nos peurs refoulées et donc si nous
croyons en lui, c'est parce que nous avons le désir de croire en lui. 

3) la fonction sociale de la religion serait-elle perverse     : la régulation des   
conduites humaines par la religion n'est-elle qu'un instrument de 
domination sociale     ?   (Karl Marx)  

La critique  de  la  religion  par  Marx est  avant  tout  une  critique  sociale :  selon Marx la
religion est une institution sociale dont l'origine est purement humaine, et qui sert à manipuler les
êtres humains pour les soumettre à l'ordre social. Il affirme ainsi que « la religion est l'opium du
peuple ». à l'époque de Marx l'opium était une drogue disponible en pharmacie, que l'on donnait
aux  personnes  victimes  de  crises  nerveuses  ou  d'insomnie.  L'opium  était  ainsi  vu  comme  un
médicament aux vertus apaisantes, calmantes. Ainsi la critique de Marx repose sur deux grandes
idées

1./ la réalité sociale humaine (voir le cours sur le travail) est celle de la lutte des classes par
laquelle une minorité d'êtres humains exploite et sacrifie à leur propre bonheur une majorité
d'êtres humains = c'est l'infrastructure socio-économique. 
2./ la religion joue le rôle d'un relais des classes puissantes, puisqu'elle manipule la pensée

du peuple en lui faisant croire qu'il faut accepter cette situation. Il est normal, disent-elles, de
souffrir sur cette Terre, et c'est une bonne chose, car l'important c'est le paradis après la mort.
Donc la religion ne nous promet qu'un « bonheur illusoire » =  la religion fait partie des
superstructures idéologiques, qui « habillent » l'exploitation économique, et la masquent. 
Le mensonge le plus terrible est ici : pour Marx les religions nous promettent que nous

vivrons heureux... quand nous serons morts ! Et elles nous poussent, en attendant, à accepter les
situations d'injustice et de domination. 
 

Conclusion     : la place de la religion dans les Républiques, le principe de  
laïcité

La religion  ne  saurait  être  une  solution  politique.  Car  sa  prétention  à  détenir  la  vérité
absolue et la parfaite conception de la justice repose non pas sur la démonstration rationnelle, mais
sur la simple foi, qui suppose une adhésion volontaire et individuelle. Mais cela veut-il dire qu’on
doit  écarter  les  religions  de l’espace public,  voire  les  interdire ?   Non,  car  comme on ne peut
démontrer la validité des religions, on ne peut pas non plus démontrer leur fausseté. Encore une
fois, elles sont basées sur la foi. Dès lors, à l’intérieur d’un Etat, la foi religieuse doit relever de la
liberté de conscience. On peut ainsi comprendre quelle place peuvent prendre les religions dans la



recherche effective d’une société juste. La réponse à cette question porte un nom : c’est le principe
de laïcité. 

Il a été théorisé notamment par John Locke dans sa Lettre sur la tolérance

Le principe de laïcité s’applique à la fois à l’État et aux institutions religieuses. 

L’État : 
L’ État a obligation de respecter une stricte neutralité relativement aux croyances métaphysiques,
dans la mesure où ces croyances ne portent atteinte à aucun droit humain. 

Les institutions religieuses : 
La  foi  et  la  pratique  religieuse  doivent  être  strictement  encadrées  par  la  loi  commune  (loi
républicaine). Ce cadre est celui du respect de la personne humaine. Dès qu’une religion enfreint
cette limite,  elle devient illégale,  hors la loi,  et  doit  être sanctionnée.  C’est  ainsi  que l’emprise
sectaire, l’appel à la haine de l’autre, la conversion forcée (etc…) sont interdits. 

Dans ce cadre
1. Toute institution religieuse a le droit le plus strict de professer le dogme de son choix. 
2. Elle peut aussi décider des procédures d’inclusion et d’exclusion (excommunication) de ses

membres. 

Dans le cadre strict du principe de laïcité toute institution religieuse peut ainsi communiquer et
tenter de diffuser ses idées, en vue de convertir les individus à sa vision du monde. Le croyant peut
croire que la foi qu’il professe sauvera le monde. Il peut parler à ses semblables pour tenter de les
convertir. Mais il doit le faire dans le strict respect des lois communes.



Les textes

Bergson : la fonction spéculative de la religion.

La vérité est que la religion, étant coextensive à notre espèce, doit tenir à notre structure.
[…] On se l'explique fort bien […] il suffit pour cela de replacer l'homme dans l'ensemble des
vivants, et la psychologie dans la biologie. Considérons, en effet, un animal autre que l'homme. Il
use de tout ce qui peut le servir. Croit-il précisément que le monde soit fait pour lui ? Non, sans
doute, car il ne se représente pas le monde, et n'a d’ailleurs aucune envie de spéculer. Mais comme
il ne voit, en tout cas ne regarde, que ce qui peut satisfaire ses besoins, comme les choses n'existent
pour lui que dans la mesure où il usera d’elles, il se comporte évidemment comme si tout était
combiné dans la nature en vue de son bien et dans l'intérêt de son espèce. Telle est sa conviction
vécue ; elle le soutient, elle se confond d'ailleurs avec son effort pour vivre. Faites maintenant surgir
la réflexion : cette conviction s'évanouira ; l'homme va se percevoir et se penser comme un point
dans l'immensité de l'univers. Il se sentirait perdu, si l'effort pour vivre ne projetait aussitôt dans son
intelligence,  à  la  place  même  que  cette  perception  et  cette  pensée  allaient  prendre,  l'image
antagoniste  d'une  conversion  des  choses  et  des  événements  vers  l'homme :  bienveillante  ou
malveillante, une intention de l'entourage le suit partout, comme la lune paraît courir avec lui quand
il court. Si elle est bonne, il se reposera sur elle. Si elle lui veut du mal, il tâchera d'en détourner
l'effet.  De  toute  manière,  il  aura  été  pris  en  considération.  Point  de  théorie,  nulle  place  pour
l'arbitraire. La conviction s'impose parce qu'elle n'a rien de philosophique, étant d'ordre vital. 

Bergson, Les deux sources de la morale et de la religion

Mircea Eliade : la morale religieuse, imitation du modèle divin

Il n'est pas sans intérêt de remarquer que l'homme religieux assume une humanité qui a un modèle
trans-humain, transcendant. Il ne se reconnaît véritablement homme que dans la mesure où il imite
les Héros civilisateurs ou les ancêtres mythiques. Bref, l'homme religieux se veut autre qu'il ne se
trouve être sur le plan de son expérience profane. L'homme religieux n'est pas donné: il se fait lui-
même,  en  s'approchant  des  modèles  divins.  (…)  On  ne  devient  homme  véritable  qu'en  se
conformant à l'enseignement des mythes, en imitant les dieux. 

Mircea Eliade, Le Sacré et le Profane.

Bertrand Russell : la religion dépassée par l’intelligence scientifique

Un credo religieux diffère d'une théorie scientifique en ce qu'il prétend exprimer la vérité éternelle
et absolument certaine, tandis que la science garde un caractère provisoire : elle s'attend à ce que
des modifications de ses théories actuelles deviennent tôt ou tard nécessaires, et se rend compte que
sa méthode est logiquement incapable d'arriver à une démonstration complète et définitive. (…) La
science nous invite donc à abandonner la recherche de la vérité absolue et à y substituer ce qu'on
peut  appeler  la  vérité  « technique »,  qui  est  le  propre  de  toute  théorie  permettant  de  faire  des
inventions ou de prévoir l'avenir. La vérité "technique" est une affaire de degré : une théorie est
d'autant  plus  vraie  qu'elle  donne  naissance  à  un  plus  grand  nombre  d'inventions  utiles  et  de
prévisions  exactes.  La connaissance cesse d'être  un miroir  mental  de l'univers pour  devenir  un
simple instrument à manipuler la matière.

B Russell, Science et Religion

Sigmund Freud : la critique psychanalytique de la religion comme illusion

Les  idées  religieuses,  qui  professent  d'être  des  dogmes,  ne  sont  pas  le  résidu  de
l'expérience ou le résultat final de la réflexion : elles sont des illusions, la réalisation des désirs les
plus anciens, les plus forts, les plus pressants de l'humanité ; le secret de leur force est la force de
ces désirs. Ainsi l'impression terrifiante de la détresse infantile avait éveillé le besoin d'être protégé
- protégé en étant aimé - besoin auquel le père a satisfait ;  la reconnaissance du fait que cette
détresse dure toute la vie a fait que l'homme s'est cramponné à un père, à un père cette fois plus
puissant.  L'angoisse  humaine  en  face  des  dangers  de  la  vie  s'apaise  à  la  pensée  du  règne



bienveillant de la Providence divine, l'institution d'un ordre moral de l'univers assure la réalisation
des exigences de la justice, si souvent demeurées irréalisées dans les civilisations humaines, et la
prolongation de l'existence terrestre par une vie future fournit les cadres de temps et de lieu où ces
désirs se réaliseront. Des réponses aux questions que se pose la curiosité humaine touchant ces
énigmes : la genèse de l'univers, le rapport entre le corporel et le spirituel, s'élaborent suivant les
prémisses du système religieux. Et c'est un formidable allégement pour l'âme individuelle que de
voir les conflits de l'enfance émanés du complexe paternel - conflits jamais entièrement résolus -,
lui être pour ainsi dire enlevés et recevoir une solution acceptée de tous. 

Sigmund Freud, L’Avenir d’une Illusion

John Locke : Le principe de laïcité

Quel est le rôle de l’État ?
Je crois qu'il est d'une nécessité absolue de distinguer ici, avec toute l'exactitude possible,

ce qui regarde le gouvernement civil, de ce qui appartient à la religion, et de marquer les justes
bornes qui séparent les droits de l'un et ceux de l'autre. Sans cela, il n'y aura jamais de fin aux
disputes qui s'élèveront entre ceux qui s'intéressent, ou qui prétendent s'intéresser, d'un côté au salut
des âmes, et de l'autre au bien de l'État.

L'État,  selon  mes  idées,  est  une  société  d'hommes  instituée  dans  la  seule  vue  de
l'établissement,  de  la  conservation  et  de  l'avancement  de  leurs  INTÉRÊTS  CIVILS.  J'appelle
intérêts civils, la vie, la liberté, la santé du corps ; la possession des biens extérieurs, tels que sont
l'argent, les terres, les maisons, les meubles, et autres choses de cette nature.

Il est du devoir du magistrat civil d'assurer, par l'impartiale exécution de lois équitables, à
tout le peuple en général, et à chacun de ses sujets en particulier, la possession légitime de toutes les
choses qui regardent cette vie. Si quelqu'un se hasarde de violer les lois de la justice publique,
établies pour la conservation de tous ces biens, sa témérité doit être réprimée par la crainte du
châtiment, qui consiste à le dépouiller, en tout ou en partie, de ces biens ou intérêts civils, dont il
aurait pu et même dû jouir sans cela. Mais comme il n'y a personne qui souffre volontiers d'être
privé d'une partie de ses biens, et encore moins de sa liberté ou de sa vie, c'est aussi pour cette
raison que le magistrat est armé de la force réunie de tous ses sujets, afin de punir ceux qui violent
les droits des autres.

Pourquoi l’État ne doit-il pas s'occuper de religion ? 
Or, pour convaincre que la juridiction du magistrat se termine à ces biens temporels, et que

tout pouvoir civil est borné à l'unique soin de les maintenir et de travailler à leur augmentation, sans
qu'il  puisse  ni  qu'il  doive  en  aucune  manière  s'étendre  jusques  au  salut  des  âmes,  il  suffit  de
considérer les raisons suivantes, qui me paraissent démonstratives.

Premièrement, parce que Dieu n'a pas commis le soin des âmes au magistrat civil, plutôt
qu'à toute autre personne, et qu'il ne paraît pas qu'il ait jamais autorisé aucun homme à forcer les
autres de recevoir sa religion. Le consentement du peuple même ne saurait donner ce pouvoir au
magistrat ; puisqu'il est comme impossible qu'un homme abandonne le soin de son salut jusques à
devenir aveugle lui-même et à laisser au choix d'un autre, soit prince ou sujet, de lui prescrire la foi
ou le culte qu'il doit embrasser. Car il n'y a personne qui puisse, quand il le voudrait, régler sa foi
sur  les  préceptes  d'un  autre.  Toute  l'essence  et  la  force  de  la  vraie  religion  consiste  dans  la
persuasion absolue et intérieure de l'esprit ; et la foi n'est plus foi, si l'on ne croit point. Quelques
dogmes  que  l'on  suive,  à  quelque  culte  extérieur  que  l'on  se  joigne,  si  l'on  n'est  pleinement
convaincu que ces dogmes sont vrais, et que ce culte est agréable à Dieu, bien loin que ces dogmes
et ce culte contribuent à notre salut, ils y mettent de grands obstacles. En effet, si nous servons le
Créateur d'une manière que nous savons ne lui être pas agréable, au lieu d'expier nos péchés par ce
service, nous en commettons de nouveaux, et nous ajoutons à leur nombre l'hypocrisie et le mépris
de sa majesté souveraine.

John Locke, Lettre sur la tolérance


	COURS n°7 : la religion, établir sur terre la justice divine ?
	I./ Nature et fonctions de la religion
	A) qu’est-ce qu’une religion ? (la nature de la religion)
	1./ la religion est un phénomène social :
	2./ Elle repose sur la distinction stricte de deux domaines : le sacré et le profane.
	3./ la croyance au divin :
	4./ la définition du sens de l'existence humaine :
	5./ l'existence d'un ou de plusieurs messagers : la révélation

	B) Pourquoi l'être humain est-il un animal religieux ? (les fonctions de la religion)
	1./ fonction spéculative : la religion, en tant que croyance, permet de calmer les angoisses de l'être humain confronté à l'éveil en lui de la conscience réfléchie
	2./ fonction éthique : la religion, en tant qu'elle impose des normes et des valeurs, permet de canaliser les pulsions humaines
	3./ la religion est ainsi une institution sociale régulatrice


	II./ Pourquoi l’idée que la religion puisse répondre au problème de l’injustice est-elle problématique ?
	A) la théocratie ? Une impossibilité fondamentale
	1- le danger de la dérive sectaire
	2- le danger des guerres de religion

	B) la valeur discutable de la religion
	1./ la fonction spéculative de la religion a-t-elle encore lieu d'être puisque notre fonction fabulatrice est devenue aptitude à développer une intelligence scientifique ? (Bertrand Russell)
	2) la religion ne serait-elle qu'une illusion dont la racine serait dans notre psychologie ? (Sigmund Freud)
	3) la fonction sociale de la religion serait-elle perverse : la régulation des conduites humaines par la religion n'est-elle qu'un instrument de domination sociale ? (Karl Marx)


	Conclusion : la place de la religion dans les Républiques, le principe de laïcité


