Enquéte 3 : vivre dans une société juste, un réve illusoire ?

COURS n°7: la religion, établir sur terre la justice divine 7

Nous avons déja abordé la notion de la religion, et ce a I’intérieur du cours sur le bonheur.
Nous y avons vu que toute religion propose une Voie, un chemin d’accomplissement, qu’elle appelle
le Salut. Toute religion est donc profondément attachée a la distinction entre le juste et I’injuste, et
a ’idée que la liberté humaine risque de se perdre si elle ne s’établit pas sur le « juste chemin ».
La religion se présente ainsi comme la grande solution au probleme de la justice, au moins dans
I’absolu. Selon le croyant, si tous les hommes se soumettaient véritablement a [’ordre religieux,
alors le Royaume de Dieu serait établi sur la Terre. Paix et justice régneraient pour toujours.

Nous allons ici entrer dans le détail de ce qu’on peut donc appeler la vision religieuse du
monde, et montrer pourquoi elle ne peut constituer une solution politique au probleme de la justice.

l./ Nature et fonctions de la religion

A) qu’est-ce qu’une religion ? (la nature de la religion)

1./ la religion est un phénomeéne social :

— lareligion est un phénomene social : on parle de communauté religieuse.

— Cette communauté partage un ensemble de croyances, rites, normes et valeurs.

— Elle est dirigée spirituellement par un clergé, dont la direction lui permettra de
a) s'ouvrir au sens véritable des choses, que seul I'enseignement de la religion peut
lui apporter (la croyance)
b) suivre des prescriptions strictes afin de rester sur le bon chemin (rites, normes et
valeurs)

2./ Elle repose sur la distinction stricte de deux domaines : le sacré et le profane.

Le sacré est un « potentiel inexprimable d'énergie » (J Ellul)

Cette expression sert a indiquer que le sacré se manifeste avant tout comme un ordre dont la
valeur est infiniment supérieur a celui de la réalité profane, quotidienne. La vie religieuse est alors
le fait de se tourner vers cette source d'énergie a la fois surabondante et terrible.

3 exemples : la messe catholique et la consommation rituelle du corps du Christ / la
mosquée, purification, humiliation devant Dieu, et don de la parole divine / religion thamoule, et la
marche sur le feu, ou le surcroit de volonté et de force vitale gagné par le caréme)

les 3 formes du sacré

'espace sacré ( les mosquées tournées vers la Mecque + le Hadj, mais aussi Saint Pierre de
Rome, les temples de toutes les religions)

— le temps sacré : le calendrier religieux, ramener sans cesse l'individu vers le sens sacré de
l'existence. (analyse des fétes religieuses)

— la vie sociale : ici le sacré a pour fonction d'orienter les relations inter-individuelles en les
enserrant dans un réseau strict de normes. C'est la distinction, I'opposition entre vie
sanctifiée / péché

un exemple : le mariage. Le mariage est un sacrement — chez les chrétiens, par exemple, il fait
partie des 7 sacrements fondamentaux.



La dimension profane de la vie sexuelle Le mariage, la sacralisation de la vie sexuelle

Expression naturelle des pulsions sexuelles, sous | Encadrement stricte des pulsions sexuelles.

la forme d'une excitation impérieuse, dont Acte initiatique par lequel I'individu meurt a
I'apaisement procure des sensations de plaisir son individualité (d'ailleurs on le fait souvent
d'une grande intensité, et ce du fait de la précéder d'une cérémonie profane, « enterrement
localisation précise d'un grand nombre de de la vie de garcon ou de jeune fille ») pour
cellules nerveuses au niveau des organes renaitre en tant que simple composant de la
génitaux. famille/

« devenir une seule chair ».
Le blanc ? Virginité, pureté, innocence.
ERQOS, I'érotisme, soit cette énergie sexuelle AGAPE : soit 'amour comme attention a l'autre

au principe de ce « potentiel inexprimable d'énergie » il y a le divin (transcendance et absolu)

Absolu : qui ne comporte aucune restriction, ni réserve, complet, total, intégral. Existe
indépendamment de toute condition et de tout rapport =/= relatif, qui ne se suffit pas a soi-méme.
Transcendant : qui dépasse 1'ordre de notre réalité. L"étre supérieur a tous les étres =/= immanent :
qui est de I'ordre de notre réalité. Toute notre expérience du sacré vient de la capacité de I'esprit
humain a non seulement comprendre, mais sentir le sens de ces deux mots.

Autrement dit, nous pouvons tous comprendre ce que signifie le divin : Omniscience et
Omnipotence. « Je suis celui qui EST ». la SUBSTANCE

Reprise de l'expression « potentiel INEXPRIMABLE d'énergie ». C'est pour cela que la tonalité
affective qui domine dans le rapport au sacré est 1'angoisse et le voisinage de la meort: nous
reconnaissons notre insuffisance face a ce qui est. Mystérium fascinans, majestas.

3./ la croyance au divin :

Absolu, transcendant, le sacré renvoit a une réalité, le divin, qui dépasse totalement nos
capacités de connaissance. C’est pourquoi le rapport au sacré est de 1’ordre de la croyance. Donc la
religion repose avant tout sur un certain état de conscience spécifique : la foi.

Qu'est-ce que croire ? C'est tout d'abord affirmer sans savoir. Ainsi le croyant croit en son
Dieu alors qu'il ne I'a pas vu, ni entendu. Le croyant croit en l'existence d'une entité qui ne se
manifeste pas directement a ses sens. C'est pour cela qu'on parle de croyance.

4./ la définition du sens de I'existence humaine :

En quoi croit-il ? Avant tout en l'existence d'un étre supérieur a lui et qui envoie vers lui un
message. Le croyant est une personne qui croit que cet étre divin a donné un sens a son existence.
Plus exactement, il lui a indiqué la veie qui le menera a I'accomplissement de 1'existence humaine.
Cet état de conscience repose sur l'intime conviction que, grace a la parole de cet étre divin, les
mots bien et vérité prennent un sens précis.

5./ I'existence d'un ou de plusieurs messagers : la révélation

Mais alors d'ou le croyant tient-il la force de sa foi et sa certitude que le chemin que lui montre sa
religion est le bon chemin ?

D'un homme, répondent les croyants, d'un élu venu leur délivrer le sens ultime des choses. C'est ce
qu'on appelle la révélation. Cet élu

— soit est parvenu par lui-méme a s'élever a la connaissance du sens de l'existence, a remonter
vers le divin : le sage. (c'est ce que les bouddhistes pensent du Bouddha)

— soit a regu la révélation parce que Dieu, soit directement, soit par l'intermédiaire d'un envoyé
angélique, a fait descendre sa parole vers 1'élu : le prophéte. (c'est ce que les musulmans
pensent de Mohammed ou les pratiquants juifs de Moise)

— soit est fait de la méme substance que Dieu, est I'incarnation de Dieu dans la chair (c'est ce




que pensent les Chrétiens de Jésus)

B) Pourquoi I'étre humain est-il un animal religieux ? (les fonctions de
la religion)

la religion veut prendre en charge les deux problémes fondamentaux de I'humanité, les deux
soucis fondamentaux qui sont inhérents a la nature humaine (la nature d'un étre qui doit se régler
lui-méme) :
— l'ignorance (notre conscience réfléchie n'est pas d'abord capacité de tout savoir mais capacité
de tout questionner)
— le penchant animal a I'égoisme (notre humanité n'est pas innée, mais le fruit d'une régulation
volontaire qui se heurte a la présence en nous des pulsions biologiques).
Or la religion remplit justement ces deux grandes fonctions dans les sociétés humaines: une
fonction spéculative et une fonction éthique

1./ fonction spéculative : la religion, en tant que croyance, permet de calmer les angoisses de
I'étre humain confronté a I'éveil en lui de la conscience réfléchie

(textes : Bergson — la fonction spéculative de la religion )

'animal L'étre humain
L'animal vit comme si tout autour de lui était L'étre humain est dévoré par I'ouverture de sa
combiné pour lui. conscience réfléchie, car elle ouvre en lui des
= le paradis originel. abimes de questionnement, d'ignorance.
Il n'y a pas de désespoir dans sa pensée. Sa Ainsi apparatit la croyance dans un ordre divin,

pensée n'est pas assez ouverte pour cela. Il sait | organisé par un ou plusieurs esprits.
tout ce qu'il doit savoir, et pour le reste, il ne sait| Cela donne du sens a notre expérience de la
pas qu'il ne sait pas. réalité.

La croyance religieuse propose donc une grille interprétative de la situation de I'EH dans la
nature. C'est la sa fonction spéculative. Bergson lui, parle plus exactement de fonction fabulatrice.
Cela nous permet de comprendre le rapport qu'il y a entre intelligence et imagination.

Bergson donne deux applications de cette fonctions fabulatrice :

1. "la religion est une réaction défensive de la nature contre la représentation, par
l'intelligence, de l'inévitabilité de la mort".

2. "la religion est réaction défensive de la nature contre la représentation, par l'intelligence,
d'une marge décourageante d'imprévu entre l'initiative prise et l'effet souhaité"

C'est 1a la premieére fonction des mythes religieux. Ils donnent un sens et une place dans
'univers a 1'étre humain. On comprend mieux ici le concept de transcendance, par opposition a
I'immanence : face a l'aspect changeant et incertain des choses, la croyance religieuse propose un
fondement stable, certain, assuré. C'est ainsi qu’apparait la dogmatique religieuse : I'un des rdles
du clergé est de transmettre aux fideles 1'ensemble des vérités fondamentales qui forment le credo
d'une religion. Dans cette dynamique religieuse, l'origine premieére de la vérité ce sont les
affirmations les plus fondamentales contenues dans la révélations. Un dogme est une affirmation sur
la vérité que le fidele doit accepter sans la discuter s'il veut rester dans 'Eglise.

Remarque : la question est alors de savoir si la religion remplit cette fonction spéculative parce que
la fonction fabulatrice (I'imagination) des fondateurs de religion est nourrie par un contact véritable
avec la transcendance, le divin, OU BIEN si il n'y a la rien de plus que le fruit de 1'imagination
humaine. C'est avec ce débat que s'opposent les croyants et les athées.



2./ fonction éthique : la religion, en tant gu'elle impose des normes et des valeurs, permet de
canaliser les pulsions humaines

(lire le texte : Mircea Eliade - la morale religieuse imitation du modele divin )

Nous abordons la deuxieme fonction des mythes religieux .

Suite a I'analyse de ce texte, nous retrouvons notre cours sur le désir, et plus particulierement sur le
désir mimétique. Rappel : selon Girard, le sacrifice religieux permet d'éviter la contagion
mimétique.

Critique de l'idée de Pascal selon laquelle la foi renvoie au ceeur, et donc a l'intuition. La conscience
humaine est conscience du néant, chez I'enfant, imagination primordiale, donc besoin de recevoir
des formes qui permettrons 1'équilibre et le développement de 1'esprit (d'ou la notion d'esprit saint).
le désir mimétique. Donc oui, la foi intérieure, personnelle, renvoie au coeur, au sentiment, mais la
manieére dont cette foi va se déployer dépend d’un apprentissage culturel par I’intégration de
I’individu a une communauté religieuse.

le coeur ? Notre intime conviction a sa source dans notre culture.

3./ la religion est ainsi une institution sociale réqulatrice

En enseignant a chacun un méme credo, et donc une méme représentation du monde et un
méme code de morale, la religion a trés longtemps été une institution sociale essentielle. Le
sentiment religieux serait donc, en fait, pour Durkheim avant tout une production culturelle et
sociale par laquelle I'individu s'assimile au groupe et en adopte les représentations et les valeurs. La
religion permet ainsi a la société de « raffermir, a intervalles réguliers, les sentiments collectifs et
les idées collectives qui font son unité et sa personnalité ».

L'opposition entre sacré et profane ce serait donc en fait 'opposition entre société idéale et
société réelle. La société réelle, c’est celle dans laquelle nous vivons tous les jours, celle ou les
hommes sont ce qu’ils sont, avec leurs faiblesses et leurs imperfections. C’est le tumulte de
I’histoire humaine, 1’injustice jamais résorbée, toujours renaissante. Mais dans le temple, toute
religion affirme que cette réalité la n’est que transitoire et illusoire. Elle nous demande de nous
tourner vers un idéal, et de croire que cet Idéal est plus réel, en fait, que la triste réalité a laquelle
nous sommes confrontés. Croire que la société idéale est plus réelle que la société réelle, voila le
coeur de la foi religieuse.

Quel rapport avec notre enquéte sur la justice ? Pour le comprendre retrouvons le texte de
Kant sur le penchant animal a 1'égoisme (vu dans le cours sur le travail). « I’homme est I’animal qui
a besoin d’un maitre, car il abuse a coup sur de sa liberté a I’égard de ses semblables ». Le maitre,
voila ce qu'apporte la religion.

EXEMPLES : La parole de Jésus : « aimez-vous les uns les autres comme je vous ai aimé »

La parole de Bouddha : « deviens le Bouddha »

Le Coran comme livre législateur des pensées et des conduites.

L'identification dans les religions afrocubaines et afrobrésiliennes du Iyawo a son
personnage mythique, et a son signe.

Ainsi toute religion prétend apporter le « juste chemin » qui, si tous les hommes voulaient
bien s’y soumettre, éteindrait la source de toutes les injustices. La religion se présente donc toujours
aussi comme une thérapeutique qui, en éloignant I’homme de ses démons, permet sa régénération
morale.

Deés lors pourquoi ne pas dire que la solution a la question de la justice est la solution
théocratique ?



Il.I_Pourquoi I'idée que la religion puisse répondre au probléme de
I'injustice est-elle problématique ?

Nous allons ici aborder la solution théocratique et ses limites. Commencons donc par
exposer cette solution : puisque Dieu a parlé, puisque des hommes ont été destinataires de son
message, puisque en se soumettant a ce message les hommes sont assurés d’étre conduits a leur
régénération morale, n’est-il pas évident que la religion devrait devenir I’institution sociale centrale
autour de laquelle toutes les affaires humaines devraient tourner ? La religion ne doit elle pas
(cgmme c’est le cas en Iran), étre la premiere source des lois civiles, et la premiere autorité dans
I’Etat ?

Nous allons détailler les raisons pour lesquels la religion ne peut et ne doit jamais prétendre
au pouvoir théocratique.

A) la théocratie ? Une impossibilité fondamentale

Toute religion est douteuse. Ce point est absolument crucial. C’est pour cela que la religion
est objet de foi, d’adhésion personnelle, et non pas de science, de fait, et de démonstration.

Il est douteux que Jésus ait ressuscité. Il est douteux que Mohammed ait entendu I’ange
Djibril lui transmettre la parole de Dieu, il est douteux que le Bouddha ait atteint 1’éveil, et la
connaissance absolue. Douteux -il faut faire trés attention ici — ne veut pas dire faux, inexact. Cela
veut simplement dire que c’est indécidable, et que c’est, justement, un objet de foi. Comme le dit
Pascal, la foi reléve du cceur, pas de la raison.

Qu’est-ce qui fonde cette affirmation que toute religion est douteuse ?

* La pluralité des révélations : il n’y a pas une spiritualité religieuse unique, mais des
religions. Les chrétiens croient que Jésus est ressucité, et que revenu d’entre les morts il a
confié son enseignement supréme aux Apotres, qui ont ensuite recu le feu du Saint Esprit.
Les Bouddhistes croient que le Bouddha a atteint I’illumination définitive et dépassé méme
les Dieu au pied de I’arbre. Les Musulmans pensent que Mohammed est le dernier messager,
qu’il est le dernier a avoir recu la parole de Dieu transmise par I’Ange, avant lui, a Abraham
et aux prophetes d’Israél. Les Mormons pensent que la derniére révélation est celle qu’a
recue Joseph Smith au XIXeme siecle en découvrant le livre d’or de Mormon enterré dans le
sol. Les témoins de Jéhovah pensent qu’ils sont les seuls a savoir traduire et lire la Bible.

* D’absence de preuves irréfutables d’une révélation : aucun des miracles ou manifestations
d’un pouvoir surnaturel n’a jamais été rigoureusement constaté (ouverture de la mer par
Moise, lévitation des moines Bouddhistes, multiplication des pains par Jésus, etc.).

* D’opposition des religions entre elles : les différentes révélations ne s’accordent pas entre
elles. Les mulsumans sunnites traitent les chiites d’apostat, et réciproquement. Les
protestants récusent I’Immaculée conception de la Vierge Marie tandis que les catholiques
en font un dogme de la foi chrétienne. Les musulmans croient que Mohammed est 1’ultime
prophete, les chrétiens répondent que la révélation était déja close avec Jésus Christ, et les
pratiquant de la religion juive leur affirment qu’elle s’est close bien avant, avec les derniers
prophetes d’Israél, etc, etc...

Une fois que ceci est bien compris, il en découle qu’il est hors de question que la religion
devienne la source de la loi commune. Dans le cas contraire on expose la société aux dangers
suivants :

1- le danger de la dérive sectaire

Toute religion a pour but principal d’aider les fideles a atteindre le salut, a ne pas s’égarer
sur les « sentiers de la perdition ». Il s’agit de permettre a chacun d’accéder a son humanité la plus
haute. Mais lorsqu’une croyance religieuse « réussit », lorsqu’elle s’institutionnalise et devient
une Eglise, une religion au sens social du terme, alors elle n’est plus seulement une aventure



spirituelle personnelle, elle devient une institution sociale.

En elle se développent des rapports d’autorité, et donc des phénomenes de domination, de
surveillance, de sanctions. Cela est tout a fait normal : s’il y a un chemin du salut, alors il est
essentiel que tous les fidéles y aient un accés pur et non dévié. Il faut donc mettre en place un
systeme hiérarchique qui veillera a ce que I’enseignement, les rites, les prieres, soient
correctement exécutées.

Des lors, si une Eglise, quelle qu’elle soit, avait le pouvoir politique, et donc le monopole
de la violence physique légitime, elle aurait entre les mains tous les moyens de la dérive sectaire.
Toute I’Eglise deviendrait alors un gigantesque appareil de domination, d’aliénation et
d’asservissement.

Avant de continuer, il faut donner des exemples précis de telles dérives pour que chacun
comprenne qu’aucune des grandes religions de I’humanité n’est a I’abri de telles dérives :

- les chrétiens : le massacre de la Saint Barthélemy
- les musulmans : Daech et le « califat »
- les bouddhistes : le bouddhisme du Myanmar et les politiques génocidaires contre les Rohingas

- I’hindouisme : la volonté actuelle du gouvernement de Narendra Modhi d’exclure les musulmans
indiens de la vie politique.

Donc pour éviter cette dérive, il est essentiel de bien distinguer 1’Etat et les Institutions
religieuses.

2- le danger des guerres de religion

Chaque religion étant certaine d’étre la source de toute vérité et de toute justice, elle est
amenée par une pente naturelle a voir les autres religions comme des adversaires. Chacun se
présente comme celui qui posséde le vrai dogme, la vraie foi, le vrai Dieu, et accuse I’autre
d’hérésie.

Au cours de I’histoire, les guerres de religion ont pris leur origine dans cette tension. Ainsi
les guerres de religion en Europe aux XVIeme et XVIleme siecle, qui ont opposé les chrétiens
catholiques (reconnaissant 1’autorité du Pape) et les chrétiens protestants (protestant contre cette
autorité du Pape).

B) la valeur discutable de la religion

Et si les croyances religieuses n’étaient pas le produit de la révélation, mais le simple
produit de I’imagination humaine ? Du point de vue de la critique de la religion, les Dieux ne sont
que des projections humaines, le fruit de notre imagination. Dés lors nous serions dans une période
de transition, au cours de laquelle la religion serait irrémédiablement poussée a reculer, parce que
I'étre humain ne cesserait de progresser dans la connaissance qu'il prend de la nature (Russell) et de
lui-méme (Freud). Quand a Marx, il affirme que la religion est un voile imaginaire qui promet une
justice éternelle pour cacher les injustices réelles.

1./ la fonction spéculative de la religion a-t-elle encore lieu d'étre puisque
notre fonction fabulatrice est devenue aptitude a développer une

intelligence scientifique ? (Bertrand Russell)

La remise en cause de la notion de dogmatique, mais aussi du rapport entre vérité et
autorité. La science a radicalement changé notre rapport a la vérité en refusant a la religion le droit
de tirer des livres religieux des théories sur le fonctionnement de notre univers. La science ne
s'oppose pas a la religion en affirmant qu'elle n'a pas de valeur. Elle ne remet pas en cause toute la
religion, mais seulement sa capacité a parler correctement de la nature observable. Le scientifique
dit donc simplement que, pour ce qui reléve de la connaissance de la nature, la révélation



religieuse ne nous est d'aucun secours.

2 exemples : l'affaire Galilée, et la théorie de 1'évolution des espéces, qui a été reconnue par le
Pape Jean Paul II.

Cette premiere mise en question de la religion n’est pas totale : les découvertes
scientifiques ne mettent en cause que la capacité de la religion a parler de la nature. Pour le reste, la
science ne se prononce pas sur les dogmes religieux. Ainsi, ne s’intéressant qu’au relatif, la science
ne remet pas en cause l'idée d'absolu. Il n'est pour la science qu'un simple inconnaissable, une
limite. Sur la question de ’existence de Dieu, d’une vie non physique apres la mort, le scientifique
n’arien a dire puisque il ne s’agit pas de questions reposant sur des faits observables.

Tant que le religieux se cantonne a ses croyances et ne s’occupe pas des faits, la science n’a
rien a lui opposer.

2) la religion ne serait-elle qu‘une illusion dont la racine serait dans notre
psychologie ? (Sigmund Freud)

Dieu n'est pas dans le ciel, selon Freud. Il est seulement dans nos peurs refoulées et donc si nous
croyons en lui, c'est parce que nous avons le désir de croire en lui.

3) la fonction sociale de Ia religion serait-elle perverse : la régulation des

conduites humaines par la religion n'est-elle qu'un instrument de

domination sociale ? (Karl Marx)

La critique de la religion par Marx est avant tout une critique sociale : selon Marx la
religion est une institution sociale dont I'origine est purement humaine, et qui sert a manipuler les
étres humains pour les soumettre a l'ordre social. Il affirme ainsi que « la religion est I'opium du
peuple ». a 1'époque de Marx l'opium était une drogue disponible en pharmacie, que 'on donnait
aux personnes victimes de crises nerveuses ou d'insomnie. L'opium était ainsi vu comme un
médicament aux vertus apaisantes, calmantes. Ainsi la critique de Marx repose sur deux grandes
idées

1./ 1a réalité sociale humaine (voir le cours sur le travail) est celle de la lutte des classes par
laquelle une minorité d'étres humains exploite et sacrifie a leur propre bonheur une majorité
d'étres humains = c'est l'infrastructure socio-économique.

2./ 1a religion joue le role d'un relais des classes puissantes, puisqu'elle manipule la pensée
du peuple en lui faisant croire qu'il faut accepter cette situation. Il est normal, disent-elles, de
souffrir sur cette Terre, et c'est une bonne chose, car lI'important c'est le paradis aprés la mort.
Donc la religion ne nous promet qu'un « bonheur illusoire » = la religion fait partie des
superstructures idéologiques, qui « habillent » 1'exploitation économique, et la masquent.

Le mensonge le plus terrible est ici : pour Marx les religions nous promettent que nous

vivrons heureux... quand nous serons morts ! Et elles nous poussent, en attendant, a accepter les
situations d'injustice et de domination.

Conclusion : la place de la religion dans les Républiques, le principe de
laicité

La religion ne saurait étre une solution politique. Car sa prétention a détenir la vérité
absolue et la parfaite conception de la justice repose non pas sur la démonstration rationnelle, mais
sur la simple foi, qui suppose une adhésion volontaire et individuelle. Mais cela veut-il dire qu’on
doit écarter les religions de 1’espace public, voire les interdire ? Non, car comme on ne peut
démontrer la validité des religions, on ne peut pas non plus démontrer leur fausseté. Encore une
fois, elles sont basées sur la foi. Des lors, a I’intérieur d’un Etat, la foi religieuse doit relever de la
liberté de conscience. On peut ainsi comprendre quelle place peuvent prendre les religions dans la



recherche effective d’une société juste. La réponse a cette question porte un nom : c’est le principe
de laicité.

Il a été théorisé notamment par John Locke dans sa Lettre sur la tolérance
Le principe de laicité s’applique  la fois a I’Etat et aux institutions religieuses.

L’Etat :
L’ Etat a obligation de respecter une stricte neutralité relativement aux croyances métaphysiques,
dans la mesure ou ces croyances ne portent atteinte a aucun droit humain.

Les institutions religieuses :
La foi et la pratique religieuse doivent étre strictement encadrées par la loi commune (loi
républicaine). Ce cadre est celui du respect de la personne humaine. Dés qu’une religion enfreint
cette limite, elle devient illégale, hors la loi, et doit étre sanctionnée. C’est ainsi que I’emprise
sectaire, I’appel a la haine de 1’autre, la conversion forcée (etc...) sont interdits.
Dans ce cadre
1. Toute institution religieuse a le droit le plus strict de professer le dogme de son choix.
2. Elle peut aussi décider des procédures d’inclusion et d’exclusion (excommunication) de ses
membres.

Dans le cadre strict du principe de laicité toute institution religieuse peut ainsi communiquer et
tenter de diffuser ses idées, en vue de convertir les individus a sa vision du monde. Le croyant peut
croire que la foi qu’il professe sauvera le monde. Il peut parler a ses semblables pour tenter de les
convertir. Mais il doit le faire dans le strict respect des lois communes.



Les textes

Bergson : la fonction spéculative de la religion.

La vérité est que la religion, étant coextensive a notre espece, doit tenir a notre structure.
[...] On se I'explique fort bien [...] il suffit pour cela de replacer 'homme dans l'ensemble des
vivants, et la psychologie dans la biologie. Considérons, en effet, un animal autre que I'homme. Il
use de tout ce qui peut le servir. Croit-il précisément que le monde soit fait pour lui ? Non, sans
doute, car il ne se représente pas le monde, et n'a d’ailleurs aucune envie de spéculer. Mais comme
il ne voit, en tout cas ne regarde, que ce qui peut satisfaire ses besoins, comme les choses n'existent
pour lui que dans la mesure ou il usera d’elles, il se comporte évidemment comme si tout était
combiné dans la nature en vue de son bien et dans l'intérét de son espéce. Telle est sa conviction
vécue ; elle le soutient, elle se confond d'ailleurs avec son effort pour vivre. Faites maintenant surgir
la réflexion : cette conviction s'évanouira ; I'homme va se percevoir et se penser comme un point
dans I'immensité de I'univers. Il se sentirait perdu, si I'effort pour vivre ne projetait aussitot dans son
intelligence, a la place méme que cette perception et cette pensée allaient prendre, l'image
antagoniste d'une conversion des choses et des événements vers I'homme : bienveillante ou
malveillante, une intention de I'entourage le suit partout, comme la lune parait courir avec lui quand
il court. Si elle est bonne, il se reposera sur elle. Si elle lui veut du mal, il tachera d'en détourner
l'effet. De toute maniére, il aura été pris en considération. Point de théorie, nulle place pour
l'arbitraire. La conviction s'impose parce qu'elle n'a rien de philosophique, étant d'ordre vital.
Bergson, Les deux sources de la morale et de la religion

Mircea Eliade : la morale religieuse, imitation du modéle divin

Il n'est pas sans intérét de remarquer que I'homme religieux assume une humanité qui a un modele
trans-humain, transcendant. Il ne se reconnait véritablement homme que dans la mesure ou il imite
les Héros civilisateurs ou les ancétres mythiques. Bref, 'homme religieux se veut autre qu'il ne se
trouve étre sur le plan de son expérience profane. L'homme religieux n'est pas donné: il se fait lui-
méme, en s'approchant des modeles divins. (...) On ne devient homme véritable qu'en se
conformant a l'enseignement des mythes, en imitant les dieux.

Mircea Eliade, Le Sacré et le Profane.

Bertrand Russell : la religion dépassée par I'intelligence scientifique

Un credo religieux différe d'une théorie scientifique en ce qu'il prétend exprimer la vérité éternelle
et absolument certaine, tandis que la science garde un caractere provisoire : elle s'attend a ce que
des modifications de ses théories actuelles deviennent t6t ou tard nécessaires, et se rend compte que
sa méthode est logiquement incapable d'arriver a une démonstration compléte et définitive. (...) La
science nous invite donc a abandonner la recherche de la vérité absolue et a y substituer ce qu'on
peut appeler la vérité « technique », qui est le propre de toute théorie permettant de faire des
inventions ou de prévoir l'avenir. La vérité "technique" est une affaire de degré : une théorie est
d'autant plus vraie qu'elle donne naissance a un plus grand nombre d'inventions utiles et de
prévisions exactes. La connaissance cesse d'étre un miroir mental de l'univers pour devenir un

simple instrument a manipuler la matiere.
B Russell, Science et Religion

Sigmund Freud : la critique psychanalytique de la religion comme illusion

Les idées religieuses, qui professent d'étre des dogmes, ne sont pas le résidu de
l'expérience ou le résultat final de la réflexion : elles sont des illusions, la réalisation des désirs les
plus anciens, les plus forts, les plus pressants de I'humanité ; le secret de leur force est la force de
ces désirs. Ainsi l'impression terrifiante de la détresse infantile avait éveillé le besoin d'étre protégé
- protégé en étant aimé - besoin auquel le pere a satisfait ; la reconnaissance du fait que cette
détresse dure toute la vie a fait que I'hnomme s'est cramponné a un pere, a un pere cette fois plus
puissant. L'angoisse humaine en face des dangers de la vie s'apaise a la pensée du régne



bienveillant de la Providence divine, l'institution d'un ordre moral de 1'univers assure la réalisation
des exigences de la justice, si souvent demeurées irréalisées dans les civilisations humaines, et la
prolongation de I'existence terrestre par une vie future fournit les cadres de temps et de lieu ou ces
désirs se réaliseront. Des réponses aux questions que se pose la curiosité humaine touchant ces
énigmes : la genese de l'univers, le rapport entre le corporel et le spirituel, s'élaborent suivant les
prémisses du systeme religieux. Et c'est un formidable allégement pour 1'ame individuelle que de
voir les conflits de I'enfance émanés du complexe paternel - conflits jamais entiérement résolus -,
lui étre pour ainsi dire enlevés et recevoir une solution acceptée de tous.

Sigmund Freud, L'Avenir d’une Illusion

John Locke : Le principe de laicité

Quel est le réle de ’Etat ?

Je crois qu'il est d'une nécessité absolue de distinguer ici, avec toute I'exactitude possible,
ce qui regarde le gouvernement civil, de ce qui appartient a la religion, et de marquer les justes
bornes qui séparent les droits de 1'un et ceux de l'autre. Sans cela, il n'y aura jamais de fin aux
disputes qui s'éleveront entre ceux qui s'intéressent, ou qui prétendent s'intéresser, d'un coté au salut
des ames, et de 1'autre au bien de 1'Ftat.

L'Etat, selon mes idées, est une société dhommes instituée dans la seule vue de
I'établissement, de la conservation et de l'avancement de leurs INTERETS CIVILS. J'appelle
intéréts civils, la vie, la liberté, la santé du corps ; la possession des biens extérieurs, tels que sont
l'argent, les terres, les maisons, les meubles, et autres choses de cette nature.

1l est du devoir du magistrat civil d'assurer, par l'impartiale exécution de lois équitables, a
tout le peuple en général, et a chacun de ses sujets en particulier, la possession légitime de toutes les
choses qui regardent cette vie. Si quelqu'un se hasarde de violer les lois de la justice publique,
établies pour la conservation de tous ces biens, sa témérité doit étre réprimée par la crainte du
chatiment, qui consiste a le dépouiller, en tout ou en partie, de ces biens ou intéréts civils, dont il
aurait pu et méme di jouir sans cela. Mais comme il n'y a personne qui souffre volontiers d'étre
privé d'une partie de ses biens, et encore moins de sa liberté ou de sa vie, c'est aussi pour cette
raison que le magistrat est armé de la force réunie de tous ses sujets, afin de punir ceux qui violent
les droits des autres.

Pourquoi ’Etat ne doit-il pas s'occuper de religion ?

Or, pour convaincre que la juridiction du magistrat se termine a ces biens temporels, et que
tout pouvoir civil est borné a I'unique soin de les maintenir et de travailler a leur augmentation, sans
qu'il puisse ni qu'il doive en aucune maniere s'étendre jusques au salut des ames, il suffit de
considérer les raisons suivantes, qui me paraissent démonstratives.

Premierement, parce que Dieu n'a pas commis le soin des ames au magistrat civil, plutot
qu'a toute autre personne, et qu'il ne parait pas qu'il ait jamais autorisé aucun homme a forcer les
autres de recevoir sa religion. Le consentement du peuple méme ne saurait donner ce pouvoir au
magistrat ; puisqu'il est comme impossible qu'un homme abandonne le soin de son salut jusques a
devenir aveugle lui-méme et a laisser au choix d'un autre, soit prince ou sujet, de lui prescrire la foi
ou le culte qu'il doit embrasser. Car il n'y a personne qui puisse, quand il le voudrait, régler sa foi
sur les préceptes d'un autre. Toute l'essence et la force de la vraie religion consiste dans la
persuasion absolue et intérieure de l'esprit ; et la foi n'est plus foi, si I'on ne croit point. Quelques
dogmes que l'on suive, a quelque culte extérieur que l'on se joigne, si 1'on n'est pleinement
convaincu que ces dogmes sont vrais, et que ce culte est agréable a Dieu, bien loin que ces dogmes
et ce culte contribuent a notre salut, ils y mettent de grands obstacles. En effet, si nous servons le
Créateur d'une maniére que nous savons ne lui étre pas agréable, au lieu d'expier nos péchés par ce
service, nous en commettons de nouveaux, et nous ajoutons a leur nombre 'hypocrisie et le mépris
de sa majesté souveraine.

John Locke, Lettre sur la tolérance



	COURS n°7 : la religion, établir sur terre la justice divine ?
	I./ Nature et fonctions de la religion
	A) qu’est-ce qu’une religion ? (la nature de la religion)
	1./ la religion est un phénomène social :
	2./ Elle repose sur la distinction stricte de deux domaines : le sacré et le profane.
	3./ la croyance au divin :
	4./ la définition du sens de l'existence humaine :
	5./ l'existence d'un ou de plusieurs messagers : la révélation

	B) Pourquoi l'être humain est-il un animal religieux ? (les fonctions de la religion)
	1./ fonction spéculative : la religion, en tant que croyance, permet de calmer les angoisses de l'être humain confronté à l'éveil en lui de la conscience réfléchie
	2./ fonction éthique : la religion, en tant qu'elle impose des normes et des valeurs, permet de canaliser les pulsions humaines
	3./ la religion est ainsi une institution sociale régulatrice


	II./ Pourquoi l’idée que la religion puisse répondre au problème de l’injustice est-elle problématique ?
	A) la théocratie ? Une impossibilité fondamentale
	1- le danger de la dérive sectaire
	2- le danger des guerres de religion

	B) la valeur discutable de la religion
	1./ la fonction spéculative de la religion a-t-elle encore lieu d'être puisque notre fonction fabulatrice est devenue aptitude à développer une intelligence scientifique ? (Bertrand Russell)
	2) la religion ne serait-elle qu'une illusion dont la racine serait dans notre psychologie ? (Sigmund Freud)
	3) la fonction sociale de la religion serait-elle perverse : la régulation des conduites humaines par la religion n'est-elle qu'un instrument de domination sociale ? (Karl Marx)


	Conclusion : la place de la religion dans les Républiques, le principe de laïcité


