
Enquête 3 : vivre dans une société juste, un rêve il lusoire ?
. 

COURS n°5 : le travail humain, liberté et asservissement
Malgré les passions insociables qui habitent le cœur de l’homme, nous sommes voués à 

vivre ensemble. Cette vie commune prend la forme de la coopération et de l’échange. À partir du 
moment où l’être humain devient un animal qui travaille, cette coopération et ces échanges vont 
prendre une forme nouvelle qui engage profondément le devenir des sociétés humaines, car elle va 
se développer sur une base profondément injuste : l’exploitation de l’homme par l’homme. 

I./ en travaillant l’homme transforme la nature et se transforme lui-même

A) l’être humain est un animal fabricateur

1)TEXTE le mythe de Prométhée (  PLATON  )     :  

Voir le texte : Platon - mythe de Prométhée

Résumé : lorsque le Titan Epiméthée répartit les qualités que les Dieux ont créées pour les
animaux, il oublie l’homme. Au jour fixé par les Dieux pour la naissance des animaux, l’homme est
donc encore nu et dépourvu. La seule solution que trouve Prométhée pour sauver l’homme d’une
extermination certaine, c’est de monter dans l’Olympe pour voler des qualités aux Dieux. Il parvient
à voler la maitrise du feu et la capacité de fabriquer des outils à Athéna et Héphaistos. Mais il
n’arrive pas à voler à Zeus l’intelligence politique. 

Ce mythe rend compte de la différence entre le corps animal et le corps humain. On y
retrouve l’idée que l’animal a un corps adapté à la nature, à son milieu naturel, alors que le corps
humain est dépourvu de telles adaptations. La puissance de l’homme n’est donc pas biologique,
mais spirituelle : l’homme est doué d’un esprit qui lui permet d’inventer et de fabriquer ce dont il a
besoin. Le corps humain est rendu puissant par les outils qui le prolongent. 

Lire le texte : Marx - l'abeille et l'architecte

La puissance du travail humain est tout à fait hors norme dans la nature. L’abeille construit
sa ruche, la fourmi sa fourmilière, le castor son barrage, mais leur capacité de transformer la nature
trouve très vite sa limitation. Les fourmis, abeilles, castors, continuent imperturbablement, années
après années,  siècle après siècle,  millénaire  après millénaire,  de vivre comme ils  vivent.  L’être
humain  est  profondément  différent  dans  la  mesure  où,  parce  qu’il  est  doué  de  conscience
symbolique, il devient capable de transmettre à sa descendance ce qu’il a acquis. Ainsi chez nous le
processus d’apprentissage est  cumulatif. De génération en génération, l’humain perfectionne ses
connaissances et ses techniques. Ses capacités de transformer la nature évoluent vers une puissance
de plus en plus grande. Le mythe de Protagoras nous invite à prendre conscience de la spécificité
de notre nature par rapport à celle des autres animaux. Dans ce mythe, si l’homme est fabricateur,
c’est  parce  que  Prométhée  a  volé  pour  lui,  dans  l’Olympe,  un  pouvoir  divin :  le  pouvoir
d’Héphaïstos,  le  pouvoir  de  la  forge,  le  pouvoir  du  feu  transformateur  grâce  auquel  l’homme
prolonge son corps  par  des  outils  qu’il  perfectionne sans  cesse.  D’un point  de vue  strictement
naturel, notre corps est étrange : il semble nu, sans crocs, sans griffes, sans fourrures. Et pourtant
nous vivons, et nous reproduisons. Et pourtant nous sommes devenus l’espèce la plus puissante de
notre  planète.  Tout  cela  nous le  devons  en fait  à  l’association  du  cerveau doué de  conscience
symbolique, et de nos mains aux pouces opposables, association qui a fait de nous des inventeurs,
fabricateurs et utilisateurs d’outils. 

2- définition du travail et de la technique

Que fait l’être humain au travail : schéma



LA NATURE

(ensemble de 
matières et de 
formes) qui 
s’imposent aux 
autres animaux

Négation des 
formes naturelles

destruction

LA MATIÈRE

PREMIÈRE

(matière 
débarrassée de sa 
forme naturelle)

 Imposition de 
nouvelles formes

création

LE MONDE HUMAIN

ensemble des 
formes créées par 
l’être humain.

 Artefacts.

On le  voit  la  technique est  production,   destruction créatrice.   La création du monde
humain suppose la négation des formes matérielles, qui ne sont plus envisagées comme des choses
mais comme des  ressources  dont nous pouvons disposer à notre guise. Nous ne sommes pas les
seuls animaux techniciens, mais, comme l’explique   Karl Marx, notre force est que nous sommes
inventeurs et créateurs. On retrouve ici l’idée de perfectibilité de l’être humain.

Dès lors le travail définit l’activité humaine de production des biens et des services utiles à
la perpétuation d’une société.

1-  Travailler  c’est  avant  tout  se  dépenser  pour  assurer  non  seulement  la  survie,  mais
l’épanouissement de la vie humaine. Cette activité suppose un effort, une dépense d’énergie. 
2- Elle suppose aussi, contrairement au travail animal, une planification consciente, un projet.
3- cet effort et ce projet vont s’appliquer à la nature, pour la transformer, et ainsi obtenir d’elle ce
qu’elle ne nous aurait pas donné sans nos efforts. 
4- mais la finalité, le but de tout ce processus, c’est de servir l’épanouissement humain. 

Quant à la technique, et bien « l’intention technique apparaît comme cherchant une prise 
de plus en plus efficace sur le milieu extérieur ». Leroy Gourhan. La technique définit l’ensemble 
des procédés dont la mise en œuvre est utile à la vie. Le mot central ici, c’est donc l’utilité. L’être 
humain a des besoins, et l’activité technique vise avant tout à satisfaire besoins et désirs. La 
technique fournit donc des moyens en vue d’un but, d’une fin. 

Par procédé on entend à la fois 
- les gestes que l’être humain apprend à développer 
- les outils que l’être humain apprend à fabriquer. 

Les deux vont souvent ensemble. Par la technique l’être humain devient capable de 
transformer la nature autour de lui parce qu’il poursuit une fin : construire le monde humain. 

Voyons, dès lors, en détail le processus de la fabrication technique : nous comprendrons
pourquoi, dans le mythe de Prométhée, c’est la forge d’Héphaïstos qui symbolise le processus de
fabrication technique.

B) la critique aristotélicienne du travail : poïesis et praxis

Lire le texte :Aristote - l'esclave par nature 

1- définitions

Et cependant, pour Aristote, nous sommes confrontés à l'idée que le travail est un abaissement
de l'homme. C'est en fait que pour l'Antiquité Grecque il y a deux grandes façons d’agir pour l’être



humain : l'un avilissant, la poiesis (qui correspond au travail productif) et l'autre qui, au contraire,
élève  l'homme  et  lui  permet  de  se  réaliser :  la  praxis.  Il  est  essentiel  que  vous  compreniez
parfaitement  le  sens  de  ces  deux termes.  Pour  cela  il  faut  savoir  que pour  les  Grecs  la  nature
humaine est double: un corps, matériel ; et une âme, qui n'est pas matérielle.  

1. La poiesis renvoie à toutes les activités de production matérielle: l'agriculture, l'artisanat,
dans lesquels l'homme est tourné vers la matière, et la rend consommable ou utilisable
par l'homme. Travail cyclique, tourné vers la nature, la poiesis est donc en fait le travail
productif.

2. La  praxis renvoie elle non pas à la production, mais à l'action. Ici l'homme n'est pas
tourné vers la nature, mais vers lui-même. La praxis, c'est donc en fait l'effort par lequel
l'homme devient vertueux, et atteint ainsi l'excellence – excellence et vertu renvoient au
même mot grec :  arèté.  Les deux grandes voies de la praxis sont la recherche de la
sagesse, du savoir d'une part, et de l'action politique d'autre part.  Donc cette distinction
renvoie aussi à un jugement de valeur: la poiesis est inférieure à la praxis, car dans la
première l'homme n'est pas tourné vers lui-même, mais vers la nature.

2- la seule vie pleinement humaine est celle du maître

Ainsi  lorsqu’on  parle  de  la  « démocratie  athénienne »  de  l’Antiquité,  il  faut  prendre
conscience qu’il ne s’agit pas du tout d’une Cité dans laquelle tous les hommes sont libres. Les
citoyens athéniens sont libres. Ils participent à la vie politique en discutant sur l’agora des grandes
décisions à prendre (praxis). Mais en dessous d’eux, des milliers d’esclaves travaillent tous les jours
à produire (poiesis). 

Dans la poiesis, ou travail productif, l'homme n'est, pour les Grecs, pas si loin de la fourmi.
Car la poiesis elle aussi existe dans la nature. Regardez une fourmilière fonctionner: là pas question,
comme chez les singes ou les lions, de se dorer la pilule au soleil. Non, l'activité est continue –
même la nuit – et lorsque les hommes ont donné leur nom à ces petits animaux, c'est par leur
fonction au travail qu'ils les ont caractérisés: « ouvrière », « soldat ». Mais cette activité, en plus
d'être continue, est répétitive, besogneuse. Elle est tout entière tournée vers la nécessité de survivre,
de répondre aux pulsions vitales. Et il en va de même chez les hommes. C'est pourquoi l'activité
productive est donc vue par les Grecs comme une activité inférieure, d'où la nécessité de faire des
esclaves,  afin  qu'ils  se  chargent  de  la  poiesis,  avilissante,  pendant  que les  maîtres  pourront  se
consacrer à la praxis, à l'activité, à devenir pleinement humains. 

 L'Antiquité Grecque, quoique de façon différente, avait elle aussi conscience du caractère
difficile, usant, laborieux, du travail productif. C'est justement une des raisons pour lesquelles on
faisait la guerre : afin de faire des esclaves, qui ensuite, pourraient servir au même titre que les
animaux domestiques. Par exemple, à la fin de la guerre de Troie, dans l'Iliade d'Homère, tous les
hommes valides sont exécutés, mais toutes les femmes, tous les enfants et  les adolescents sont
emportés par les Grecs, pour servir d'esclaves. 

Mais pour Aristote,  si  l'esclavage est  nécessaire,  ce n'est  pas  pour  permettre  une vie  de
plaisirs. Le maître, pour Aristote, ce n'est pas un homme oisif, qui jouit simplement du confort de la
vie.  Ce  type  de  personnage existe,  bien  sur,  mais  il  est  au  contraire  fortement  critiqué  par  le
philosophe : « beaucoup de ceux qui appartiennent à la classe dirigeante ont les mêmes goûts qu'un
Sardanapale ». (Sardanapale était un tyran célèbre pour son goût du plaisir, son attrait pour le vice.
Voyez le tableau d'Eugène Delacroix : la mort de Sardanapale.)  

Le maître véritable, c'est celui qui essaye de développer en lui et dans sa progéniture la
vertu, l'excellence, la forme la plus achevée de l'être humain. Autrement dit, la praxis, ce n'est pas
du tout la simple jouissance. La vie réussie, pour Aristote, doit être tournée vers la praxis, c'est-à-
dire  que  je  dois  m’efforcer  de  développer  en  moi  les  qualités  les  plus  excellentes  que  puisse
développer un être humain, les vertus. Donc la vie du maître est aussi une vie de travail. Mais il ne
s'agit pas du travail productif, il s'agit d'un effort tourné vers soi. Il s'agit de se cultiver soi-même,
et non pas de cultiver la terre du domaine. Rappelons-le, les deux grandes voies de la praxis, ce sont
la sagesse et  l'action politique.  Donc pour Aristote,  l'éducation  a une valeur essentielle. Il  est
essentiel que les enfants des maîtres soient instruits. Pour eux, l'école (et vous aurez la surprise



d'apprendre que « école » vient en fait du grec « scholè », qui veut dire... loisir!), c'est la meilleure
occupation que l'on puisse donner au temps libre de l'enfant, le plus grand loisir. 

3- valeur et fonction de l’esclave

Et c'est justement pour cela que les esclaves sont nécessaires. Le maître a besoin d'esclaves
afin  que  ceux-ci  lui  fournissent  non pas  des  plaisirs  raffinés,  mais  ce qu'Aristote  appelle  « les
commodités de la vie ». Les esclaves produisent, et cette production permet aux hommes libres
d'accomplir leur nature, leur vertu. 

Il est donc essentiel, pour Aristote, qu'il y ait des maîtres, et des esclaves, car c'est à cette
seule condition que l'Humanité peut s'épanouir.  Mais il est aussi évident, toujours pour Aristote,
que ces esclaves sont inférieurs aux maîtres. Non pas d'abord du fait de leur nature, mais du fait
qu'ils ont grandi en étant consacrés au travail productif, et n'ont donc pas eu le privilège de recevoir
une éducation propre à les former. 

REMARQUE     :   Pour un bon exemple de la relation maître et esclave dans l'Antiquité, voyez le rapport entre Ulysse et
Eumée (l'esclave qui garde ses porcs) dans l'Odyssée. On y voit apparaître la très nette supériorité du maître sur son
esclave, et on voit aussi que les premières vertus de l'esclave sont la fidélité, l'obéissance.

Bien sur, nous avons tendance, aujourd'hui, à trouver abominable une théorie qui justifie
l'esclavage.  Nous avons d'ailleurs,  ici,  à  la  Réunion,  vécu l'horreur de l'esclavage.  Et beaucoup
d'entre nous avons dans nos familles des ancêtres qui ont pratiqué ou subi l'esclavage. En ce sens il
est bien normal que nous éprouvions une profonde répugnance face à la vision sociale d’Aristote. 

Mais  je  vous  propose  de  vous  confronter  à  quelques  questions  très  embarrassantes
qu'Aristote pourrait vous poser : 

1./ Est-il faux d'affirmer que dans  une société humaine certains sont faits pour commander,
impulser,  diriger,  et  d'autres pour appliquer,  exécuter ?  N'y a-t-il  pas sur les chantiers,  dans les
entreprises, des inférieurs et des supérieurs. Ne dit-on pas de son chef, dans une entreprise ou une
administration, qu'il est « notre supérieur hiérarchique » ? 

2./  Vous  qui  êtes  contre  l'esclavage,  savez-vous  comment  et  par  qui  sont  fabriqués  la
nourriture, les vêtements, les outils dont chaque jour vous avez l'usage ?

3./ Vous qui bénéficiez de l'eau courante, de l'électricité, du gaz et du pétrole, qui remplacent
les forces que fournissait auparavant l'esclave, lorsqu'il fallait aller chercher le bois, et l'eau, laver le
linge, cultiver les aliments... pouvez vous imaginer vivre ne serait-ce qu'un seul mois sans toutes ces
commodités qui n'existaient pas à l'époque d'Aristote ?

4./ En un mot, si vous aviez vécu à l'époque d'Aristote, si vous aviez été l'enfant d'un maître,
auriez-vous renoncé à tous vos esclaves ? Et quelle aurait alors été votre vie ? 
 

C) le progrès technique

1- nous sommes plus homo faber qu’homo sapiens (  Bergson  )  

Lire le texte :  Bergson - Homo sapiens ou homo faber

Notre  espèce  s’est  nommée  elle-même « homo sapiens ».  « Sapiens »  signifie  « sage ».
Mais sommes nous vraiment si sages que cela ? Aristote affirme effectivement que les hommes les
meilleurs sont capables de se gouverner eux-mêmes, mais que nous dit l’histoire sur ce point ?
Notre violence, nos guerres, notre cupidité prouverait plutôt le contraire. Ce qui distingue vraiment
l’être humain c’est son  « intelligence tournée vers la matière ». Ce qui nous différencie tant des
autres animaux c’est  avant tout notre capacité à changer notre milieu naturel,  à fabriquer notre
propre monde. 

Nous sommes donc très fort pour créer des procédés et des dispositifs techniques, en un 
mot, des moyens = homo faber. 

Mais nous sommes beaucoup moins avancés à propos des fins ≠ homo sapiens. On peut 



donc tout à fait remettre en cause l’idée d’Aristote selon laquelle la poiesis esr une activité 
inférieure. En réalité, s’il est un domaine dans lequel l’homme n’a cessé d’approfondir sa maîtrise 
et ses connaissances, c’est le travail productif et ses techniques. 

2- grâce à la technique nous devenons comme maîtres et possesseurs de 
la nature (  Descartes  )  

En se confrontant à la nature, l’être humain apprend à en comprendre le fonctionnement. Il
devient  ainsi  capable d’une plus  grande maîtrise.  Voyons en détail  à quel  point  la  technique a
changé notre rapport au monde. 

Si on regarde dans le passé, 3 grands fléaux affligeaient en permanence l’humanité : les 
épidémies, la famine, et la mortalité infantile

1. les épidémies : la nature est composée de bactéries et de virus qui sont nos prédateurs.
Avec  l’âge  agricole,  les  êtres  humains  se  sont  concentrés  dans  les  villes.  Là  les
épidémies  faisaient  des  ravages.  Il  n’était  pas  rare  qu’en  quelques  semaines  une
épidémie de peste ou de variole décime un quart, un tiers, parfois plus de la moitié de la
population.  Comparez  avec  l’épidémie  actuelle,  qui,  en  tuant  quelques  dizaines  de
milliers de personnes, n’a rien de comparable avec ce qu’ont connu les humains au cours
de leur histoire. 

2. la  famine : depuis 10 000 ans, la nutrition des hommes repose sur l’agriculture. Une
mauvaise récolte pouvait donc entraîner des famines catastrophiques, et, là encore, la
mort  d’une  part  importante  de la  population.  Encore aujourd’hui,  et  c’est  un chiffre
terrible, 30 000 personnes meurent de faim chaque jour, mais ce n’est pas dû à l’absence
de nourriture. L’humanité a la capacité de produire toute la nourriture dont elle a besoin.
Ces 30 000 personnes mourant de faim chaque jour meurent pour des raisons politiques,
pas pour des raisons d’incapacités à produire la nourriture. 

3. la mortalité infantile : une des raisons pour lesquelles nos ancêtres faisaient beaucoup
d’enfant est que le nombre d’enfants mourant en bas âge était très élevé. 

Grâce   au  progrès  technique,  ces  3  fléaux  ont  reculés,  et  sont,  tous  les  3  devenus
maîtrisables. Il y a encore, malheureusement, des épidémies, famines, et de la mortalité infantile,
mais ce n’est plus parce que nous ne pouvons pas lutter contre ces fléaux. C’est désormais à cause
de choix humains. Nous sommes devenus responsables de ces fléaux car nos progrès techniques
nous ont donné le moyen de lutter contre eux. 

3- de l’outil à la machine

Le premier progrès de la technique, c’est  l’outil. Alors que l’animal est  immédiatement
adapté  à  la  nature,  être  capable  de  fabriquer  des  outils,  c’est  être  capable  de  construire  des
médiations qui nous relient à la nature.

Au fur et à mesure qu’il progresse, l’être humain est capable d’une extériorisation sans
cesse croissante de ses outils. Il parvient à une nouvelle étape de développement lorsqu’il fabrique
des  machines.  Le  propre  de  la  machine  est  qu’elle  fonctionne  seule.  Elle  exécute  une  tâche
planifiée par l’homme, mais en générant elle-même son mouvement, grâce à un moteur. C’est un
progrès car cela libère l’homme de l’effort.  

4 – ambiguïtés du progrès technique     : la question écologique  

Qu’est-ce que la nature ? jusqu’à l’avènement des techno-science, la nature est vue comme
un cosmos, un tout organisé dans lequel l’homme doit simplement trouver sa place et s’insérer. Il y
a une logique des fins (volonté divine, équilibre des esprits) dans laquelle l’activité humaine vient
simplement  s’insérer.  La  technique  n’est  donc rien de plus  que la  façon propre à  l’homme de
s’insérer dans ce cosmos qui lui préexiste. 

Or,  avec l’avènement des technosciences,  l’être  humain perd ce sens du cosmos. Notre
univers n’est plus qu’un univers infini, gouverné par des lois nécessaires et immuables, sans finalité
particulière.Le processus de fabrication technique aborde la nature comme un stock de ressources
exploitables. Avec le développement de la technologie et de l’ingénierie, l’être humain a perdu le



sens du respect de la nature comme  cosmos,  pour ne plus la voir  que comme « fonds »,  stock
d’énergie qui peut être convoquée et utilisée de façon totalement et parfaitement calculée. La nature
est  sommée  de  réponse  à  cet  appel  qui  la  rend  saisissable  par  le  calcul  et  réduite  à  lui.
HEIDEGGER appelle cette logique l’arraisonnement de la nature. 

2 problèmes : 
•  le stock de ces ressources n’est pas infini = le caractère non renouvelable du 

développement humaine, et donc non durable.
• la nature ne nous fournit pas que des ressources : la notion de écosystème. La 

différence entre ensemble et système. Exemple : le cycle du carbone, le cycle de 
l’eau, la pollinisation

Face à ce problème, ce n’est pas la technique qui est en cause, mais notre incapacité à 
fonctionner en véritable

Conclusion : travail et liberté

c'est  par  le  travail  que l'homme développe sa  perfectibilité,  qu'il  se  libère  de  la  relation
immédiate à la nature, et affirme sa  liberté.  Pourquoi le travail est-il une notion si essentielle, une
notion sur laquelle on doit réfléchir si on veut répondre à la question « qu'est-ce que l'homme ? »
Tout simplement parce que c'est en se mettant à travailler que l'homme a assumé sa nature d'être
conscient. C'est par le travail qu'il affirme sa puissance dans  la nature.

1./   par le travail l'homme construit le monde...  

Regardez autour de vous. Regardez votre monde. Tout autour de l'être humain, où est passée
la nature ? Entre lui et la nature, l'homme a interposé une multitudes de techniques, d'objets qu'il a
produits lui-même. Notre alimentation, nos déplacements, nos communications, toute notre vie est
prise  dans  le  réseau des  objets  techniques  que nous avons fabriqués.  Chaque semaine,  dans  le
Journal de L'Ile  de la  Réunion, on trouve un cahier  montrant de vielles  photos de la Réunion.
Comme elles paraissent loin de nous. Quel contraste avec la Réunion d'aujourd'hui, avec ce monde
de routes, de câbles, de béton, de ponts suspendus au-dessus de ravines vertigineuses. Pour pouvoir
constater combien ce monde est notre création, montez la nuit sur la route de la Montagne, arrêtez-
vous au site des 3 Bancs. Et voyez Saint Denis et Sainte Marie, grandes pieuvres luminescentes
lançant leurs tentacules à l'assaut des montagnes.

Ainsi la principale différence qu'il y a entre les tribus primitives et notre civilisation, c'est que
nous avons compris que la nature n'est pas une déesse, c'est un ensemble de forces que nous devons
soumettre et utiliser, par l'alliance des progrès des sciences et des techniques, les  techno-sciences. 

2./ … mais en faisant cela,   l'homme se transforme aussi lui-même     :   

Il change aussi du même coup sa propre nature intérieure, ce que vous êtes, vous comme moi,
dépend du monde dans lequel nous vivons. Homo sapiens n'est pas un être naturel, c'est un  être
culturel. Et nous découvrons ici que le travail est une des bases de la culture. Dans notre culture se
trouve condensé tout ce que les générations précédentes ont appris par leur travail, tout ce qu'elles
nous ont transmis. C'est donc avec le travail que l'histoire humaine commence. L'histoire de nos
outils, c'est aussi l'histoire de notre espèce. 

Nous sommes en train d'affirmer quelque chose qui est à la fois formidable et terrifiant, et il
est important que vous le compreniez avant de continuer : l'homme est un animal fascinant, parce
qu'il  est  capable  de  transformer  la  nature.  Et  à  mesure  qu'il  transforme la  nature,  l'homme se
transforme lui-même. Ainsi l'homme est le seul animal qui ait une histoire, alors que les animaux
tournent en cercle autour de leur instinct.  

Peut être n'êtes-vous pas encore convaincu par cette puissance surnaturelle de la technique.
Alors tournez-vous vers le futur : nous savons d'ores et déjà que l'homme va changer, parce qu'il va
intégrer de la technologie à l'intérieur de son corps. Cela a déjà commencé, nous l'avons dit plus
haut (ex : le pace maker, les prothèses, de hanche, de genou, les appareils amplificateurs pour la
surdité). Le temps viendra où notre cerveau verra ses capacités augmentées par l'ajout de machines



électroniques. (voir sur ce point le film Existenz de D. Cronenberg). 

Fin de la première partie



II./ l’injustice de l’exploitation de l’homme par l’homme

La conclusion de notre première partie doit être remise en cause lorsqu’on replace le travail
dans son contexte social. Vue de très haut, l’humanité au travail semble être engagée dans une voie
de libération vis à vis des nécessités naturelles, une voie d’apprentissage, de développement, de
conquête.  Mais si on veut bien descendre au niveau de la société, on verra que ce progrès des
sciences et des arts ne bénéficie pas à tous, loin de là. 

Nous avons déjà abordé la question de l’exploitation de l’homme par l’homme en parlant
d’Aristote. Mais pour lui il n’y a pas de problème fondamental. Il est conforme à la nature, selon
lui, que certains hommes se consacrent à la praxis pendant que le plus grand nombre, incapable de
se gouverner lui-même, se consacre à la poïesis. Il est selon lui conforme à la nature que l’homme
domine la femme, et que parmi les hommes, les plus excellents, capables de penser par eux-mêmes,
gouvernent la masse inculte et peu intelligente du peuple. 

Dans  notre  deuxième partie  nous  allons  aborder,  avec  Rousseau,  Godelier,  et  Marx,  la
question  de  l’origine  de  cette  exploitation  de  l’homme  par  l’homme,  et  la  question  de  sa
justification. 

A)  Rousseau : l’origines et les fondements de l’inégalité parmi les 
hommes

L’être humain, selon Rousseau, n’est naturellement fait ni pour le travail, ni pour le progrès 
technique. Il y a quelque chose de tragique, selon lui, dans le destin de notre espèce, qui est sorti 
d’un état de nature paisible où la vie était simple, innocente, et tranquille, pour entrer dans 
l’histoire, par le développement des sciences et des techniques. Pourquoi s’agit-il selon lui d’une 
tragédie ? 

1- l’amour de soi écrasé sous l’amour propre

Lire les textes : Rousseau - le progrès technique n'est pas un progrès pour l'humanité 
Rousseau -  amour propre et amour de soi

Tout d’abord les êtres humains se corrompent parce que le progrès technique, en facilitant
leur vie, les amollit (texte 1). Mais ce n’est pas tout. En eux l’amour de soi, inné et naturel, est peu
à  peu  recouvert  par  l’amour  propre,  acquis  et  artificiel  (texte  2).  L’être  humain,  qui  vivait
simplement pour lui-même et la satisfaction de ses besoins, se met à vivre pour sa réputation, la
fierté qu’il a de s’élever au dessus des autres. Cela fait naître en lui des désirs qui n’ont plus grand-
chose à voir avec les besoins naturels. Tous ces désirs vont dans le même sens : le goût du luxe et
de  l’ostentation. Ainsi mon bonheur trouve sa source dans l’abaissement et donc le malheur des
autres. 

Il  y  a  là  une  double   aliénation.  L’aliénation  de  l’exploité,  bien,  sur,  qui  voit  sa  vie
enchaînée  à  la  réalisation  des  désirs  des  plus  puissants  que  lui.  Mais  aussi  l’aliénation  de
l’exploiteur,  qui en poursuivant le luxe et  en se laissant ainsi  gouverner par son amour propre,
s’éloigne de sa nature, s’enfonce dans le vice, se pervertit.

2- l’exploitation de l’homme par l’homme

Lire le texte : Rousseau - la naissance de l'exploitation 

L’être  humain  se  met  donc  à  prendre  plaisir  à  s’approprier  de  plus  en  plus  de  choses.  Cette
généralisation de la propriété privée va pousser un peu plus les hommes les uns contre les autres.
Une  nouvelle étape est franchie avec l’appropriation du travail d’autrui, et même de la personne
d’autrui : c’est l’esclavage. Le travail prend une nouvelle valeur à partir du moment où je peux
exploiter le travail de mes semblables, et ainsi soumettre d’autres hommes à mon bon plaisir. 

Avant cela, chacun travaillait simplement pour lui-même, et il trouvait donc dans sa propre



paresse et sa propre fatigue la limite de tous ses désirs de luxe et de richesse. Mais à partir du
moment où le travail dont je jouis n’est plus nécessairement basé sur mon effort propre, il n’y a plus
de limite matérielle définie à mes désirs. 

Selon Rousseau l’exploitation de l’homme par l’homme est la plus grande injustice, car elle
est un crime continué contre l’humanité dont l’esclavage n’est que la forme la plus criante. 

B) les leçons de l’ethnologie : Godelier et l’origine de la domination 
sociale

Cette partie du cours n’est pas publiée car elle correspond au travail que vous devez me 
rendre. 

C) Marx : la lutte des classes et l’aliénation de l’homme

Lire le texte : Marx - la lutte des classes

Marx va construire toute une théorie sociologique de l’exploitation de l’homme par l’homme à
travers  l’histoire  et  il  affirme  ceci :  l’exploitation  de  l’homme  par  l’homme  prend  la  forme
historique d’une  lutte des classes (texte 1). D’un côté la classe des propriétaires des moyens de
production, et de l’autre la classe de ceux qui subissent l’exploitation de la classe des propriétaires,
et sont ravalés au rang de simple instrument. Cette lutte des classes est selon Marx le grand moteur
de l’histoire humaine. 

N’était-ce pas Marx qui affirmait au contraire que par le travail l’homme s’affirme comme
un être générique, un être qui se crée lui-même ? Marx affirme que le travail est potentiellement
cela, mais cette nature libératrice et auto-affirmatrice du travail est occultée par la manière dont il se
manifeste dans l’histoire : sous la forme du travail exploité. 

Or cette exploitation est aussi une aliénation de l’homme. C’est à dire qu’en travaillant, au
lieu de s’accomplir, l’homme se perd. En effet, 

1. L’ouvrier ne jouira jamais du fruit de son travail parce qu’il produit des objets qui ne sont
pas faits pour lui.

2. Son temps de travail est un temps contraint, qui lui échappe, et dont il voudrait être libéré,
parce que son activité est commandé par un système de production où il est une simple
variable d’ajustement. 

3. Son salaire lui permet à peine de subvenir à ses besoins. 

4. Son activité fatigue son corps et son esprit. 

Du point de vue de l’ouvrier, rien n’a été gagné pour l’homme, dans le passage de l’état de nature à
l’état de civilisation. 

Lire le texte : Marx - le travail aliéné

Dans le même temps, l’humanité vit bel et bien. Elle jouit des fruits de la production, elle
jouit  des  sciences  et  des  arts,  mais  cette  humanité,  c’est  seulement  la  minorité  des  dominants,
propriétaires des moyens de production. 

Conclusion     :   

L’être humain est-il fait pour le travail ? Longtemps chasseur cueilleur, il n’a pas eu besoin
de produire et de transformer la nature pour vivre. Mais tout cela a irrémédiablement changé, avec
la révolution cognitive, d’abord, qui a fait de lui un être pensant et fabricateur d’outil, et avec la
révolution agricole ensuite par laquelle il est devenu le producteur non seulement de ses aliments,
mais aussi  du monde tout  entier  dans lequel il  évolue.  Il  y a donc dans le travail  humain une



affirmation tout à fait fascinante de la liberté humaine. L’homme, en transformant le monde, se
transforme lui-même. 

Mais sur ce chemin de transformation, Rousseau et Marx nous montrent que les sociétés
humaines découvrent aussi l’injustice, sous la forme de l’exploitation de l’homme par l’homme. Le
penchant animal à l’égoïsme dont parlait Kant prend une forme monstrueuse et dévoratrice à partir
du  moment  où  il  peut  se  nourrir  de  la  soumission  et  de  l’exploitation  d’autres  êtres  humains.
Avilissement, servitude, assujettissement deviennent les mots clefs de l’histoire humaine.

Nous  avons  mesuré  ici  les  dégâts  provoqués  par  la  coexistence  en  l’être  humain  du
penchant à l’égoïsme et du développement de l’intelligence. Nous avons précédemment montré que
la morale ne pouvait être la solution, parce que les êtres humains sont trop faibles pour se vouer tout
entier à leur dimension morale. 

Alors, quelle solution pour établir la justice, et surmonter l’inévitable division entre riches
et pauvres, exploiteurs et exploités ? Ne devons nous pas attendre de l’État, du pouvoir politique,
qu’il encadre les activités humaines et, en les soumettant à la loi commune, mette fin à l’injustice de
l’exploitation  en  incluant  tous  les  êtres  humains  dont  il  a  la  charge  dans  une  seule  et  même
communauté politique de citoyens ? 

Ce sera l’objet du cours 6.



Les textes
. 

Platon     : le mythe de Prométhée  

C'était le temps où les dieux existaient déjà, mais où les races mortelles n'existaient pas
encore. Quand vint le moment marqué par le destin pour la naissance de celles-ci, voici que les dieux les
façonnent à l'intérieur de la terre avec un mélange de terre et de feu et de toutes les substances qui se peuvent
combiner avec le feu et la terre. Au moment de les produire à la lumière, les dieux ordonnèrent à Prométhée
et à Epiméthée de distribuer convenablement entre elles toutes les qualités dont elles avaient à être pourvues.
Epiméthée demanda à Prométhée de lui laisser le soin de faire lui-même la distribution: " Quand elle sera
faite, dit-il, tu inspecteras mon œuvre." La permission accordée, il se met au travail. 

Dans cette distribution, ils donnent aux uns la force sans la vitesse ; aux plus faibles, il attribue le
privilège de la rapidité; à certains il accorde des armes; pour ceux dont la nature est désarmée, il invente
quelque autre qualité qui puisse assurer leur salut. A ceux qu'il revêt de petitesse, il attribue la fuite ailée ou
l'habitation souterraine. Ceux qu'il grandit en taille, il les sauve par là même. Bref, entre toutes les qualités, il
maintient un équilibre. En ces diverses inventions, il se préoccupait d'empêcher aucune race de disparaître. 

Après qu'il les eut prémunis suffisamment contre les destructions réciproques, il s'occupa de les
défendre contre les intempéries qui viennent de Zeus, les revêtant de poils touffus et de peaux épaisses, abris
contre le froid, abris aussi contre la chaleur, et en outre, quand ils iraient dormir, couvertures naturelles et
propres à chacun.  Il  chaussa les uns de sabots,  les autres de cuirs massifs et  vides de sang.  Ensuite,  il
s'occupa de procurer à chacun une nourriture distincte, aux uns les herbes de la terre, aux autres les fruits des
arbres, aux autres leurs racines; à quelques-uns il attribua pour aliment la chair des autres. A ceux-là, il
donna une postérité peu nombreuse; leurs victimes eurent en partage la fécondité, salut de leur espèce.

Or Epiméthée, dont la sagesse était imparfaite, avait déjà dépensé, sans y prendre garde, toutes les
facultés en faveur des animaux, et il lui restait  encore à pourvoir l'espèce humaine, pour laquelle,  faute
d'équipement, il ne savait que faire. Dans cet embarras, survient Prométhée pour inspecter le travail. Celui-ci
voit toutes les autres races harmonieusement équipées, et l'homme nu, sans chaussures, sans couvertures,
sans armes. Et le jour marqué par le destin était venu, où il fallait que l'homme sortît de la terre pour paraître
à la lumière.

Prométhée, devant dette difficulté, ne sachant quel moyen de salut trouver pour l'homme, se décide
à dérober l'habileté artiste d'Héphaïstos et d'Athéna, et en même temps le feu, - car,  sans le feu il était
impossible que cette habileté fût acquise par personne ou rendît aucun service, - puis, cela fait, il en fit
présent à l'homme.
C'est ainsi que l'homme fut mis en possession des arts utiles à la vie, mais la politique lui échappa: celle-ci
en effet  était  auprès de Zeus;  or  Prométhée n'avait  plus le temps de pénétrer  dans l'acropole qui  est  la
demeure de Zeus: en outre il y avait aux portes de Zeus des sentinelles redoutables. Mais il put pénétrer sans
être vu dans l'atelier où Héphaïstos et Athéna pratiquaient ensemble les arts qu'ils aiment, si bien qu'ayant
volé à la fois les arts du feu qui appartiennent à Héphaïstos et les autres qui appartiennent à Athéna, il put les
donner à l'homme. C'est ainsi que l'homme se trouve avoir en sa possession toutes les ressources nécessaires
à la vie, et que Prométhée, par la suite, fut, dit-on, accusé de vol ».

PLATON

Aristote     : l’esclave par nature, voué à la production  

Ceux-là sont par nature esclaves pour qui il est préférable de subir l'autorité d'un maître, si l'on en croit
les exemples que nous avons cités plus haut. Est, en effet, esclave par nature celui qui est apte à être la chose
d'un autre (et c'est pourquoi il l'est en fait), et qui a la raison en partage dans la mesure seulement où elle est
impliquée dans la sensation, mais sans la posséder pleinement ; car les animaux autres que l'homme ne sont
même pas capables de participer à cette forme sensitive de la raison, mais ils obéissent passivement à leurs
impressions. Et effectivement l'usage que nous faisons des esclaves ne s'écarte que peu de l'usage que nous
faisons des animaux : le secours que nous attendons de la force corporelle pour la satisfaction de nos besoins
indispensables  provient  indifféremment  des  uns  et  des  autres,  aussi  bien des  esclaves  que des  animaux
domestiques. La nature tend assurément aussi à faire les corps d'esclaves différents de ceux des hommes
libres, accordant aux uns la vigueur requise pour les gros travaux, et donnant aux autres la station droite et
les rendant impropres aux besognes de ce genre, mais utilement adaptés à la vie de citoyen (qui se partage
elle-même entre les occupations de la guerre et celles de la paix) ; pourtant le contraire arrive fréquemment
aussi : des esclaves ont des corps d'hommes libres, et des hommes libres des âmes d'esclaves. Une chose, du
moins, est claire : si les hommes libres, à s'en tenir à la seule beauté corporelle, l'emportaient sur les autres
aussi indiscutablement que les statues des dieux, tout le monde admettrait que ceux qui leur sont inférieurs



méritent d'être leurs esclaves. Et si cela est vrai du corps bien plus justement encore pareille distinction doit-
elle s'appliquer à l'âme ; seulement il n'est pas aussi facile de constater la beauté de l'âme que celle du corps.

Il est donc manifeste qu'il y a des cas où par nature certains hommes sont libres et d'autres esclaves, et
que pour ces derniers demeurer dans l'esclavage est à la fois bienfaisant et juste.

Aristote, Politique, Livre 1

Marx     : la différence entre travail humain et travail animal  

Une araignée accomplit des opérations qui ressemblent à celles du tisserand; une abeille,
par la construction de ses cellules de cire, étonne plus d'un architecte. Mais ce qui distingue d'abord
le plus mauvais architecte et l'abeille la plus habile, c'est que le premier a construit la cellule dans sa
tête avant de la réaliser dans la cire. A la fin du travail humain se produit un résultat qui, dès le
commencement,  existait  déjà  dans  la  représentation  du  travailleur,  d'une  manière  idéale,  par
conséquent. 

MARX

Bergson     : l'être humain, homo faber plutôt qu'homo sapiens  

« A quelle date faisons-nous remonter l’apparition de l’homme sur la terre ? Au temps où se
fabriquèrent les premières armes, les premiers outils. En ce qui concerne l’intelligence humaine, on
n’a pas assez remarqué que l’invention technique a d’abord été sa démarche essentielle. Aujourd'hui
encore notre vie sociale gravite autour de la fabrication et de l’utilisation d’instruments artificiels.
Les inventions qui jalonnent la route du progrès en ont aussi tracé la direction. 

 Dans des milliers d’années, quand le recul du passé n’en laissera plus apercevoir que les
grandes lignes, nos guerres et nos révolutions compteront pour peu de chose, à supposer qu’on s’en
souvienne encore ; mais de la machine à vapeur, avec les inventions de tout genre qui lui font
cortège, on parlera peut-être comme nous parlons du bronze ou de la pierre taillée ; elle servira à
définir un âge.

Si nous pouvions nous dépouiller de tout orgueil, si, pour définir notre espèce, nous nous en
tenions strictement à ce que l’histoire et la préhistoire nous présentent comme la caractéristique
constante de l’homme et de l’intelligence, nous ne dirions peut-être pas Homo sapiens, mais Homo
faber. En définitive, l’intelligence, envisagée dans ce qui en paraît être la démarche originelle, est
la faculté de fabriquer des objets artificiels, en particulier des outils à faire des outils et,  d’en
varier indéfiniment la fabrication. 

           Bergson 

Rousseau     : le progrès technique affaiblit l’homme naturel (texte 1)   

À  mesure  que  le  genre  humain  s'étendit,  les  peines  se  multiplièrent  avec  les
hommes. La différence des terrains, des climats, des saisons, put les forcer à en mettre dans leurs
manières de vivre. Des années stériles, des hivers longs et rudes, des étés brûlants, qui consument
tout, exigèrent d'eux une nouvelle industrie. Le long de la mer et des rivières, ils inventèrent la ligne
et l'hameçon, et devinrent chasseurs et guerriers. Dans les pays froids, ils se couvrirent des peaux de
bêtes qu'ils avaient tuées. 

Dans  ce  nouvel  état,  avec  une  vie  simple  et  solitaire,  des  besoins  très  bornés,  et  les
instruments qu'ils  avaient inventés pour y pourvoir,  les  hommes jouissant  d'un fort  grand loisir
l'employèrent à se procurer toutes sortes de commodités inconnues à leurs pères ; et ce fut là le
premier joug qu'ils s'imposèrent sans y songer, et la première source de maux qu'ils préparèrent à
leurs descendants ; car outre qu'ils continuèrent ainsi à s'amollir le corps et l'esprit, ces commodités
ayant par habitude perdu presque tout leur agrément, et étant en même temps dégénérées en de vrais
besoins, la privation en devint beaucoup plus cruelle que la possession n'en était douce, et l'on était
malheureux de les perdre, sans être heureux de les posséder. 

Jean Jacques Rousseau

Rousseau     : l’amour propre et l’amour de soi (texte 2)  

« L’amour  de  soi,  qui  ne  regarde  qu’à  nous,  est  content  quand nos  vrais  besoins  sont
satisfaits ; mais l’amour-propre, qui se compare, n’est jamais content et ne saurait l’être, parce que



ce sentiment, en nous préférant aux autres, exige aussi que les autres nous préfèrent à eux, ce qui est
impossible.  Voilà  comment  les  passions  douces  et  affectueuses  naissent  de  l’amour  de  soi,  et
comment  les  passions  haineuses  et  irascibles  naissent  de  l’amour-propre.  Ainsi,  ce  qui  rend
l’homme essentiellement bon est d’avoir peu de besoins et de peu se comparer aux autres ; ce qui le
rend essentiellement méchant est d’avoir beaucoup de besoins et de tenir beaucoup à l’opinion. Sur
ce principe, il est aisé de voir comment on peut diriger au bien ou au mal toutes les passions des
enfants et des hommes. Il est vrai que ne pouvant vivre toujours seuls, ils vivront difficilement
toujours bons : cette difficulté même augmentera nécessairement avec leurs relations, et c’est en
ceci surtout que les dangers de la société nous rendent les soins plus indispensables pour prévenir
dans le coeur humain la dépravation qui naît de ses nouveaux besoins. »

Jean-Jacques Rousseau

Rousseau     : division du travail et naissance de l’exploitation (texte 3)  

Tant que les hommes se contentèrent de leurs cabanes rustiques, tant qu'ils se bornèrent à
coudre leurs habits de peaux avec des épines ou des arêtes, à se parer de plumes et de coquillages, à
se peindre le corps de diverses couleurs, à perfectionner ou embellir leurs arcs et leurs flèches, à
tailler avec des pierres tranchantes quelques canots de pêcheurs ou quelques grossiers instruments
de musique, en un mot tant qu'ils ne s'appliquèrent qu'à des ouvrages qu'un seul pouvait faire, et
qu'à des arts qui n'avaient pas besoin du concours de plusieurs mains, ils vécurent libres, sains, bons
et  heureux  autant  qu'ils  pouvaient  l'être  par  leur  nature,  et  continuèrent  à  jouir  entre  eux  des
douceurs d'un commerce indépendant : mais dès l'instant qu'un homme eut besoin du secours d'un
autre ;  dès  qu'on s'aperçut  qu'il  était  utile  à  un  seul  d'avoir  des  provisions  pour  deux,  l'égalité
disparut, la propriété s'introduisit, le travail devint nécessaire et les vastes forêts se changèrent en
des campagnes riantes qu'il fallut arroser de la sueur des hommes, et dans lesquelles on vit bientôt
l'esclavage et la misère germer et croître avec les moissons.

Jean Jacques Rousseau

Marx     : la lutte des classes (texte 1)  

L'histoire de toute société jusqu'à nos jours, c'est l'histoire de luttes de classes. 
Homme  libre  et  esclave,  patricien  et  plébéien,  baron  et  serf,  maitre  de  jurande  et

compagnon, en un mot: oppresseurs et opprimés, se sont trouvés en constante opposition; ils ont
mené une lutte sans répit, tantôt cachée, tantôt ouverte, une guerre qui à chaque fois finissait soit par
une transformation révolutionnaire de la société toute entière, soit par la ruine commune des classes
en lutte. 

Aux  époques  historiques  anciennes,  nous  trouvons  presque  partout  une  organisation
complète de la société en ordres distincts, une hiérarchie variée de positions sociales. Dans la Rome
antique, nous avons des patriciens, des chevaliers, des plébéiens, des esclaves; au Moyen Age, des
seigneurs, des vassaux, des maîtres de guilde, des compagnons, des serfs; et dans presque chacune
de ces classes, de nouvelles divisions hiérarchiques. 

La  société  bourgeoise  moderne,  qui  est  issue  des  ruines  de  la  société  féodale,  n'a  pas
surmonté les antagonismes de classes.  Elle  a  mis seulement en place des classes nouvelles,  de
nouvelles conditions d'oppression, de nouvelles formes de lutte à la place des anciennes. 

Marx

Marx     : en quoi consiste l’aliénation du travail     ? (texte 2)     

D'abord dans le fait que le travail est extérieur à l'ouvrier, c'est-à-dire qu'il n'appartient pas à
son essence, que donc, dans ce travail, celui-ci ne s'affirme pas, mais se nie, ne se sent pas à l'aise,
mais malheureux, ne déploie pas une libre activité physique et  intellectuelle,  mais mortifie son
corps et ruine son esprit. En conséquence, l'ouvrier n'a le sentiment d'être auprès de lui-même qu'en
dehors du travail, et, dans le travail, il se sent en dehors de soi. Il est comme chez lui quand il ne
travaille pas et, quand il travaille, il ne se sent pas chez lui. Son travail n'est donc pas volontaire,



mais contraint;  c'est du travail  forcé.  Il  n'est pas la satisfaction d'un besoin, mais seulement un
moyen de  satisfaire  des  besoins  en dehors  du travail.  Le  caractère  étranger  du travail  apparaît
nettement dans le fait que, dès qu'il n'existe pas de contrainte physique ou autre, le travail est fui
comme la  peste.  Le  travail  extérieur,  le  travail  dans  lequel  l'homme s'aliène,  est  un  travail  de
sacrifice de soi, de mortification. Enfin, le caractère extérieur à l'ouvrier du travail apparaît dans le
fait qu'il n'est pas son bien propre, mais celui d'un autre qu'il ne lui appartient pas lui-même mais
appartient à un autre... l'activité de l'ouvrier n'est pas son activité propre. Elle appartient à un autre,
elle est la perte de soi-même. 

Marx, Manuscrits de 1844


	COURS n°5 : le travail humain, liberté et asservissement
	I./ en travaillant l’homme transforme la nature et se transforme lui-même
	A) l’être humain est un animal fabricateur
	1)TEXTE le mythe de Prométhée (PLATON) :
	2- définition du travail et de la technique

	B) la critique aristotélicienne du travail : poïesis et praxis
	1- définitions
	2- la seule vie pleinement humaine est celle du maître
	3- valeur et fonction de l’esclave

	C) le progrès technique
	1- nous sommes plus homo faber qu’homo sapiens (Bergson)
	2- grâce à la technique nous devenons comme maîtres et possesseurs de la nature (Descartes)
	3- de l’outil à la machine
	4 – ambiguïtés du progrès technique : la question écologique

	Conclusion : travail et liberté
	1./ par le travail l'homme construit le monde...
	2./ … mais en faisant cela, l'homme se transforme aussi lui-même :


	II./ l’injustice de l’exploitation de l’homme par l’homme
	A) Rousseau : l’origines et les fondements de l’inégalité parmi les hommes
	1- l’amour de soi écrasé sous l’amour propre
	2- l’exploitation de l’homme par l’homme

	B) les leçons de l’ethnologie : Godelier et l’origine de la domination sociale
	C) Marx : la lutte des classes et l’aliénation de l’homme

	Conclusion :


