
 Enquête 4 : quelle place pour la vérité dans nos vies ?
. 

Cours 8     : pouvons-nous connaître la vérité     ?  
(notions abordées dans ce cours : la raison et le réel,  le langage, Théorie et expérience, démonstration, interprétation)

Introduction

Tout ce cours est en fait un cours sur la connaissance, c'est-à-dire l'activité par laquelle l'être humain apprend à
expliquer  la  réalité  hors  de  lui,  la  nature.  Il  s'agit  plus  précisément  de  rechercher  les  lois  qui  permettent
d'expliquer le fonctionnement de la nature. C'est en ce sens qu'il faut comprendre la mise en rapport de la raison
avec la réalité. 

Rappelons que la raison est la faculté législatrice de l'être humain. C'est le pouvoir qu'a notre esprit d'inventer
des règles, des lois, et de vérifier que celles-ci sont en accord avec la réalité. La raison humaine se développe
donc dans plusieurs directions; 

1. LA MORALE : dans le cadre de la morale, la raison consiste à apprendre à me régler moi-même. 

2. LA TECHNIQUE : Dans le cadre de la technique, l'activité de la raison consiste à établir des règles qui
permettent de produire des outils utiles. 

3. LA VERITE :  Dans  le  cadre  de  la  connaissance,  la  raison  est  la  faculté  qui  me  permet  de
rechercher les lois qui structurent la réalité, la nature. 

Morale, technique, recherche de la vérité, à chaque fois nous retrouvons l'idée que l'homme est l'animal
qui doit se régler lui-même. Depuis le début de son apparition dans la nature, Homo Sapiens a en effet toujours
été un animal curieux. L'ouverture de notre conscience permet à notre espèce de s'étonner devant le spectacle
de la nature. Dès le commencement l'être humain a donc été confronté à la perception d'une nature, d'un ordre
qu'il voit partout répandu autour de lui mais qui lui échappe. C'est pourquoi l'être humain se met à penser, c'est-
à-dire à chercher les lois qui structurent le réel. Ainsi le problème de la vérité est le suivant : 

Comment puis-je m'assurer que ce que je PENSE de la réalité correspond effectivement à la RÉALITÉ ?

Comment puis-je m'assurer que mes IDÉES ont bien une RÉALITÉ OBJECTIVE ?

 1./ Nous voyons la réalité     ? Non, nous jugeons de la réalité et nous nous   
construisons notre vision du monde = l’interprétation.

En fait le premier rapport de l'homme à la nature hors de lui c'est l'ignorance : nous n'avons plus l'instinct
qui nous permette de lire  immédiatement  la réalité. La difficulté de l'existence humaine est de commencer
dans l'ignorance, l'inquiétude, l'angoisse. et l'un des plus grands désirs de l'être humain est d'arriver à combler
cette ignorance, à comprendre cette nature dont il perçoit la richesse, mais sans pouvoir encore l'expliquer.
Comme  les  instruments  techniques  sont  des  médiations  que  nous  construisons  et  qui  nous  permet  de
transformer la nature, les lois de la nature sont elles aussi des médiations que nous construisons et qui nous
permettent d'expliquer la nature. 

Il y a là un premier point essentiel : les sens ne nous fournissent pas, et ne nous fournissent jamais des
connaissances. Si une personne déclare : « tout de même, je VOIS bien que le soleil se lève », elle croit énoncer
une évidence, alors qu’en réalité elle énonce un non sens. Nos yeux, nos oreilles, notre toucher, notre goût, nous
transmettent,  cela  est  vrai,  des  informations.  Mais  les  informations  des  sens  ont  trois  caractéristiques
essentielles : tout d’abord elles sont toujours limitées au moment présent, en second lieu elles ne concernent
pas  la réalité, et enfin elles sont foisonnantes. 

1



- nos sens ne nous informent que de ce qu’il se passe au moment où cela se passe. Je ne puis sentir
aujourd’hui dans ma bouche le gâteau que j’ai mangé hier.

- nos sens ne nous disent rien de l’objet en lui-même. Ils ne nous informent que sur  notre corps. La
sensation n’est rien d’autre qu’un état de ton corps. Par exemple, tu ressens une piqure sur ton bras. Aïe ! Cela
ME fait mal. Cette sensation ne te dit rien de l’objet qui est à l’origine de la piqûre. De la même manière,
lorsque tes yeux sont stimulés par de la lumière, ils ne voient pas l’objet lui-même, ils reçoivent des photons de
lumière qui ont rebondi sur l’objet pour atterir sur ton œil. Ou encore, tu n’entends pas le crapaud qui croasse.
Ce croassement,  tu ne le reçois que par les ondes qui ont traversé l’espace pour venir  stimuler ton oreille
interne.

-enfin les informations sensibles sont foisonnantes. Cela signifie qu’elles sont si riche que l’on s’y perd.
Prenons l’exemple de la contemplation d’un paysage : ce que l’oeil reçoit, ce qui stimule sa sensation, ce sont,
en un instant, des millions de photons, des millions d’informations lumineuses. 

En un mot,  la  sensation  ne nous offre aucune connaissance parce que les informations qu’elle nous
procure sont limitées au moment présent, ne nous informent pas sur l’objet mais sur la relation de notre corps à
l’objet, et enfin sont si nombreuses qu’elles nous submergent d’informations. 

Et pourtant, vous auriez raison de me répéter : « cela est fort bien analysé, néanmoins, je vois bien que le
soleil se lève. De la même manière, j’entends bien que c’est un crapaud qui croasse. Donc vous ne m’enlèverez
pas si facilement de la tête que je suis capable de percevoir la réalité ! ».  Vous auriez raison, alors où est le
mystère ? 

Il  est  fort  simple :  vous devez apprendre à  ne plus confondre les  sensations  et  la perception.  Votre
premier pas philosophique qui vous permettra de sortir de la conscience commune consistera ici à bien faire la
différence entre les deux. Lorsque vous dites « je vois que le soleil se lève »,  ou « j’entends que le crapaud
croasse » il  s’agit  d’un  abus  de  langage.  Car  ce  n’est  pas  par  vos  yeux  (« je  vois »)  ni  par  vos  oreilles
(« j’entends ») que vous identifiez un objet à l’extérieur (« le soleil » ou « le crapaud »).  En réalité, pour être
exact, il faudrait dire : à travers ce que mes yeux sentent, je perçois un objet qui est le soleil. À travers ce que
mes oreilles sentent, je perçois un objet qui est le crapaud. 

La différence est celle-ci : la sensation est passive, simplement reçue par vous. l’objet que vous percevez
est une construction de votre esprit. Pour percevoir, il ne faut pas simplement sentir, il faut penser. Lorsque
vous identifiez un objet, soleil, crapaud, arbre, ciel, etc. c’est à la suite d’une construction mentale, d’un travail
de votre pensée. 

Pour bien le comprendre le philosophe ALAIN vous propose de faire une expérience : imaginez qu’on
vous bande les yeux, et qu’on vous donne un objet. On le place entre vos mains rendues maladroites par votre
aveuglement temporaire. Dès le premier contact, l’objet est entre vos mains, et pourtant, si dès cet instant vous
ressentez par le toucher la présence de l’objet, vous êtes bien incapable de l’identifier. Il vous faut prendre du
temps pour le parcourir, et ce n’est qu’après ce temps que, « eurekâ ! », une soudaine lumière se fait dans votre
esprit et vous vous écriez « mais c’est un cube ! ».  laissons maintenant Alain résumer tout cela en une seule
phrase : « Je touche successivement des arêtes, des pointes, des plans durs et lisses, et réunissant toutes ces
apparences en un seul objet, je déduis que cet objet est cubique. »

Un mot ici doit attirer notre attention : l’apparence. La sensation ne me donne pas l’objet tel qu’il est,
mais tel qu’il stimule mon corps en entrant en contact avec lui. Je ne vois donc jamais l’objet tel qu’il est, mais
tel qu’il m’apparaît. Mais en plus cette apparition ne se fait pas d’un seul coup. L’objet ne surgit pas tout entier
à  ma pensée.  Je  le  découvre « successivement ».  Donc pour  l’identifier  il  faut  que je  fasse travailler  mon
cerveau. Si c’est bien dans les yeux, les oreilles ou sur la peau que nait la sensation, c’est dans le cerveau que
ma perception des objets s’organise. 

Si on demande à une personne qui n’a jamais fait  de philosophie « quand pensez-vous ? » Elle vous
répondra sans doute qu’elle pense dans les moments où elle arrête le cours de sa vie, et prend le temps de
réfléchir à tel ou tel problème. Nous avons ainsi l’habitude de faire de la pensée un état mental parmi tant
d’autre. Or ce que vous découvrez ici c’est que nous pensons tout le temps. Du moment que nous sommes

2



conscients, du moment que nous sommes sortis, le matin, de l’inconscience du sommeil, du moment que nos
yeux perçoivent la lumière du jour qui perce à travers les volets, du moment que nous réentendons le bruit des
oiseaux, NOUS PENSONS. Car avec le réveil, le cerveau a immédiatement repris ce travail intense, qu’il fera
tout  au long de notre  journée,  et  par  lequel  il  organise nos sensations en perception en rapportant les
apparences sensibles à des objets. Autrement dit, tous ces objets que tu crois voir ou entendre au dehors, en
réalité tu les CONSTRUIS toi-même dans ta tête. 

Mais alors, pourquoi n’êtes vous pas conscients de cet effort continu de pensée ? Parce qu’il n’y a presque
plus d’effort, le cerveau s’est habitué à ce travail de synthèse de l’objet. Mais si vous pouviez vous voir lorsque
vous aviez à peine trois  mois,  vous remarqueriez comment le  bébé que vous étiez restait  prisonnier  de la
sensation du moment, incapable de faire le lien, de s’y retrouver dans le flux incessant des sensations. Et ce
n’est qu’avec le long apprentissage du langage que sa perception, enfin fécondée par les mots, s’organise « pour
de vrai ». 

La conclusion de tout cela est,  du coup, fort  bizarre :  tu ne vis pas à l’intérieur d’une réalité que tu
constates, mais à l’intérieur d’un monde que TU T’ES CONSTRUIT, dans ta tête ! Tu ne vois pas le réel, tu
projettes sur lui des formes qui viennent en fait de ton esprit. 

Mais je vous entends déjà réagir : « Alors là, ça ne va pas du tout. Le soleil est bien le soleil, le crapaud
le crapaud. Ça, se sont quand même des évidences, que tout le monde peut constater, sur lesquelles tout le
monde peut  se  mettre  d’accord,  donc,  non,  votre  idée  que toute  ma perception  est  imagination,  et  même
imaginaire, je n’y crois pas une seconde. »

Une telle réaction serait tout à fait normale. Il est vrai que toi et moi nous partageons une vision du monde
commune, et donc tu as raison de me demander plus de preuves de ce que j’avance avec ALAIN. 

Si tu le veux bien, faisons un petit détour. Nous avons vu, au début de l'année, lorsque nous avons parlé
des sociétés primitives,  que  l'imagination joue un rôle  essentiel  dans   leur  rapport  à la  réalité  :  dans  les
religions primitives ou animistes, la nature est vue comme un monde tout entier spirituel, décrit par le mythe.
Ainsi dans ces cultures la perception de la réalité est organisée par tout un tas de croyances qui vont permettre
de  lire et de comprendre ce qui arrive. Les primitifs ont bien des connaissances très précises sur la nature
(pouvoir  thérapeutique  des  plantes),  mais  ces  connaissances  sont  restreintes  et  ne  permettent  pas  une
explication globale de l'ordre de la nature. Le primitif projette donc dans la nature, en plus de ses connaissances
techniques,  des croyances qui viennent  en fait  de son imagination créatrice.  Vous voyez donc bien que le
« primitif » ne vit pas au contact direct de la nature. Il la pense, il la perçoit, en fonction des croyances qu’il a
en tête. On ne peut pas dire qu’il connaisse exactement, objectivement l'ordre de la nature. Il l'interprète. 

L'interprétation, c'est l'action par laquelle l'être humain va donner une forme à son expérience de la
réalité, de la nature notamment, en fonction des concepts qu'il a dans la tête. Le mythe est ainsi une médiation
qui permet à la pensée du primitif de se donner l'impression qu'il a compris la réalité, qu'il en a saisi le
sens. 

Donc  ces  premières  sociétés  humaines  confirment  ce  que  je  vous  disais  à  propos  de  la  perception
humaine :  L'homme n'a pas un rapport direct, immédiat à la réalité. Elle ne se présente pas directement à lui. Il
se la représente. Cette représentation est assurée par le langage. Nous avons tous mémorisé, en apprenant notre
langue maternelle, un ensemble de concepts grâce auxquels nous nous repérons dans la réalité. Mais cela veut
dire aussi que le langage est pour nous une médiation par laquelle nous interprétons la réalité. Voilà expliquée
en quelques  mots la  perception humaine de la réalité :  je ne vois pas directement  les choses.  Je me les
représente en fonction des concepts que j'ai en tête. 

Pour vous en convaincre tout à fait, revenons sur l’exemple simple de notre perception du soleil.  Elle
paraît évidente, et pourtant elle ne l'est pas du tout. Je crois que je vois le soleil, alors qu'en fait,  avant de le
voir,  je le pense.   Comme toute perception humaine,  notre « vision » du soleil  est  en fait  beaucoup moins
visuelle que conceptuelle. La preuve ? Avant tout, une évidence : vous voyez le soleil ? Ça m’étonnerait ! En
réalité ta « vision » du soleil est des plus confuses. En effet l'astre brille si fort que tu as toutes les peines du
monde à le fixer plus de quelques secondes. Regarder le soleil est d'ailleurs un petit jeu qui peut coûter très vite

3



très cher puisque cela crée des lésions irréversibles sur notre rétine. Et si nous nous intéressons à ces quelques
secondes  d'observation,  que  nous  montrent-elles ?  Un  rond  relativement  petit,  mais  produisant  une  très
puissante intensité lumineuse. Ajoutons à cela que ce même rond a tendance à grossir, à palir, et à générer
moins de chaleur lorsqu'il s'approche de l'horizon, et qu’il semble traverser le ciel. Voilà à peu près tout ce que
mon observation sensible me montre du soleil. 

Or dans les différentes civilisations humaines, et notamment la notre, le mot « soleil » veut dire beaucoup
plus de choses que ces quelques informations que nous donne notre oeil. Ainsi, du temps des Pharaons, le soleil
était vu comme une divinité ayant un rapport de parenté avec Pharaon, et de nos jours il est conçu comme une
boule gigantesque d'hydrogène et d'hélium en état de fusion thermonucléaire. Or, je vous le rappelle, d'un point
de vue strictement biologique, parce que nous formons ensemble une même espèce, l'humanité, nous voyons,
de nos deux yeux,  la même chose que ce que les égyptiens de l'Antiquité voyaient eux-mêmes de leurs deux
yeux : cet astre qui se lève le matin et se couche le soir. En résumé, lorsque l'égyptien de l'antiquité tournait ses
yeux  vers  le  soleil,  il  voyait  la  même  chose  que  moi  (les  mêmes  sensations  de  lumière  aveuglante  se
présentaient à ses yeux comme aux miens aujourd'hui), et cependant il ne voyait pas la même chose que moi,
(lui un dieu, moi une gigantesque boule de gaz liquéfié) parce que nos deux cultures sont tellement différentes
que nous avons  appris à nous représenter le soleil de manière différente. 

Donc vous voyez bien que la perception est moins affaire de vision ou d'audition (de sensation) que
de représentation (de concept). Autrement dit, « dis-moi quels sont les concepts de ta culture, je te dirais ce
que tu vois ». Cela veut donc aussi dire que notre  perception des objets de la réalité  n'est pas une simple
réception passive qui consisterait à ouvrir les yeux et les oreilles. C'est au contraire une véritable activité par
laquelle nous projetons les concepts que nous avons mémorisés sur la réalité extérieure afin de la rendre
lisible. 

En un mot, VOIR, ENTENDRE, C'EST INTERPRETER. 

Il n'y a donc en fait aucune évidence que je puisse percevoir en ouvrant simplement les yeux.  Le soleil, la
lune, la mer, les arbres, autant d'objets que je perçois parce que j'ai en mémoire des concepts que j'ai reçus de
ma culture. Mais comme c'est avant tout entre 2 et 8 ans que nous intégrons la plus grande part des concepts
de notre culture, nous n'avons pas du tout conscience que notre expérience quotidienne est une construction
mentale. Nous ne sommes pas conscients de l'intense travail de mise en forme de notre expérience sensible par
notre cerveau. 

Sur ce point, le cours de philosophie t'apporte donc une information fondamentale : le monde que tu
crois voir se déployer DEVANT toi se déploie en fait EN TOI. La réalité dont tu crois faire l'expérience passive
est en fait une représentation de la réalité dans laquelle ton cerveau joue une part active, très active. Et le
cours  de  philosophie  te  propose  ceci :  apprends  à  prendre  conscience  du  fait  que  ta  réalité  est  une
construction. Et pose toi une question essentielle : cette construction est-elle correcte ? 

2./ que signifie la distinction entre raison et croyance     ?   

Étant donné tout ce que nous venons de dire nous pourrions donner la définition suivante de l’être humain : 

L’être humain est l’animal qui interprète le monde en y projetant ses propres croyances. 

Et avec les exemples des Baruyas ou des Guayakis, vous n’aurez aucun mal à montrer en détail comment
les êtres humains vivent à l’intérieur d’un monde qui est une construction culturelle.  Mais ce n’est pas vrai que
pour les « primitifs ». En effet ceux ci ne sont pas d’abord des primitifs, ils sont des êtres humains comme les
autres. Nous vivons tous à l’intérieur de croyances organisées par notre culture. Tout être humain adulte a reçu
dans son enfance  une façon de voir le monde qu’il a reçue et acceptée sans l’interroger. 

Mais si on s’arrêtait là, on devrait dire que l’homme est un être ignorant, qui vit dans un monde qui est le
fruit de son imagination, qui est et restera prisonnier de sa culture, de ses croyances. 

Or ce n’est pas le cas. L’esprit humain est aussi capable de remettre en question ses croyances. Nous ne
sommes pas prisonniers pour toujours des représentations transmises par notre culture parce que nous sommes

4



doués de raison. On peut donc dire que l’homme est à la fois un être de croyance et un être de raison. 

- un « être de croyance », nous avons vu pourquoi cette expression nous définit fort bien dans toute la
première partie.

- un « être de raison »… qu’est-ce que cela veut dire ? 

Croire  c’est  tenir  une  proposition  pour  vraie.  Raisonner  c’est  se  demander  si  cette  proposition  est
effectivement vraie. Donc pour faire la différence entre croyance et raison, il faut commencer par définir le mot
« vérité ».  Qu’est-ce  que  la  vérité ?  Nous  venons  de  voir  que  l’homme vit  avant  tout  dans  un  monde de
langage, de propositions, qui, toutes ensemble, composent son monde. Il est persuadé que ces propositions sont
vraies, c’est-à-dire qu’elles correspondent effectivement à la réalité. Et bien la vérité c’est cela : on dit d’une
proposition qu’elle est vraie lorsqu’on pense qu’elle correspond à la réalité. C’est ce qu’on appelle la « vérité-
correspondance ».  

Dans  la  croyance,  la  vérité  de  ma  proposition  n’est  pas  interrogée.  Je  crois  qu’elle  correspond
effectivement à la réalité. Mais l’attitude rationnelle (la raison) consiste à s’interroger sur la correspondance
entre ma proposition et la réalité à laquelle elle est censée correspondre. L’attitude rationnelle consiste tout
simplement, pour notre esprit, notre pensée, à ne pas aller trop vite, à prendre son temps avant d’affirmer que
ma proposition est vraie, qu’elle correspond à la réalité. 

Sherlock Holmes, il prend son temps…. Ce temps pris est l’espace de la pensée véritable, la délibération ;

Un exemple : une épidémie se déclare dans mon village. Les gens meurent par dizaines. Je perds moi-
même des membres de ma famille. Une personne du village formule alors dans l’urgence une proposition : « si
nous sommes ainsi décimés par la maladie, c’est parce que nous avons péché contre Dieu ». Elle fournit ainsi
une explication à la situation. Elle formule une proposition qui énonce la cause explicative de nos malheurs.
Mais cette explication est-elle rationnelle ? Tant que je ne me pose pas cette question, je reste dans la simple
croyance, c’est-à-dire que j’accepte la proposition sans avoir les moyens de  vérifier si cette proposition est
vraie. L’attitude rationnelle consisterait ici à s’interroger en recherchant les moyens de vérifier si effectivement
cette proposition correspond à une réalité ou si elle est seulement le produit de l’imagination d’un villageois.  Si
rien ne me permet de lier effectivement l’épidémie et l’idée d’une punition divine, alors je déclarerai cette
liaison irrationnelle. 

Cette  petite  histoire  n’est  pas  si  fantaisiste  que  cela :  au  XIXème siècle,  un  médecin,  Semmelweis,
constate que dasn sa maternité les parturientes (les femmes qui accouchent ou viennent d’accoucher) décèdent
anormalement. Il constate un fait : ce fait est que dans sa maternité le nombre des décès est plus élevé que dans
les autres maternités. Et face à ce fait, il va mener une enquête pour rechercher la cause qui expliquerait ce fait.
Il se rend compte que dans sa maternité, les médecins font de la dissection de cadavre le matin, et vont ensuite
visiter  les  parturientes  l’après  midi.   Semmelweis  formule  alors  une  hypothèse :  ne  seraient-ce  pas  les
dissections  qui  contaminent  les  mains  des  médecins  et  finalement  infectent  les  femmes  au  moment  des
examens ? Mais une fois cette hypothèse formulée il va procéder à sa  vérification. Comment ? Et bien tout
simplement en imposant à tous les médecins de nettoyer leurs mains après les dissections. Et d’un coup le taux
anormalement élevé de décès se modifie et retrouve un niveau normal. Ainsi Semmelweis établit-il la validité
de  sa  proposition.  Oui  la  dissection  de  cadavres  contamine  les  mains  des  médecins,  et  oui,  c’est  cette
contamination qui, est passée aux parturientes au moment des visites et des examens cliniques. 

On le voit, entre la  croyance  et la  raison, il y a une différence principale : la raison est un effort de
pensée poussé par lequel notre esprit cherche à établir avec rigueur la correspondance entre les propositions
qu’il formule et la réalité à l’extérieur de lui. 

3./  Qu'est-ce que la science ?
Résumé des épisodes précédents : puisque l'être humain invente les concepts qui lui permettent d'interpréter le monde, il
peut se perdre dans son imagination. Pour pouvoir vraiment parler de la nature, et découvrir les lois de la nature, il faut
qu'il  commence  par  apprendre  à  devenir  rigoureux et  méthodique.  C'est  justement  ce  qui  caractérise  l'activité
scientifique.

5



A) définition de la science

« la science a pour but de découvrir, au moyen de l'observation et du raisonnement basé sur celle-ci,
d'abord des faits particuliers au sujet du monde, puis des lois reliant ces faits les uns aux autres et permettant
de prévoir (dans les cas favorables) les événements futurs ». Russell, Science et Religion.

Tout d'abord la science c'est l'activité qui consiste à tenter d'observer la nature de la manière la plus
précise  possible.  L'esprit  scientifique  consiste  à  accepter  d'apprendre  de  la  nature.  Dans  la  science,
l'imagination ne disparaît pas, elle se soumet aux faits naturels, à l'expérience. Ainsi, lorsque Galilée construit
la première lunette astronomique, il  fait  avancer la science,  puisqu'il  permet une observation plus fine des
astres. La capacité à accepter de soumettre les idées de notre esprit aux faits que nous pouvons constater dans la
nature est ainsi ce qui distingue l'esprit scientifique de l'esprit dogmatique. 

Mais l'esprit scientifique ne se contente pas de relever des faits: il s'appuie sur eux afin de formuler une
règle générale. Une fois que cette règle est créée il va la tester en faisant des expériences: si ces expériences
valident  cette  règle,  cette  règle  finit  par  être  acceptée  par  la  communauté  des  savants  comme  une  loi
scientifique de la nature. 

B) Pour connaître, il faut à la fois bien penser et bien constater : Théorie et 
expérience

Comment exactement se construit une loi scientifique ? Observons la manière dont Galilée va arriver à proposer
une explication scientifique de la chute des corps: 

1. Galilée observe le phénomène de la chute des corps. Mais il n'a pour l'instant qu'une loi très générale et
imprécise: 'les corps semblent tomber d'eux-mêmes vers le sol'. 

2. Galilée  va  transformer  la  nature  pour  obtenir  des  fait  plus  précis.  Il  est  ainsi  l'un  des  premiers
scientifiques à construire un laboratoire, c'est-à-dire justement un lieu où l'on transforme la nature afin
d'en obtenir des informations précises. Il construit ainsi de longs plans inclinés sur lesquels il fait rouler
de lourdes billes de bois. Et il mesure, mètre après mètre, le temps qui s'écoule. Ces plans inclinés lui
permettent en fait de ralentir le phénomène de la chute des corps et ainsi de le rendre accessible à la
mesure, ou mathématisation. 

Le laboratoire sert ainsi à transformer la nature en un phénomène mathématique, à transformer la simple
observation que tout le monde peut faire en expérience scientifique.  

3. À partir de l'observation des faits, le scientifique va découvrir des régularités. Ainsi Galilée découvre-t-
il que le phénomène de chute des corps est en fait un phénomène uniformément accéléré: lors de la
chute, la vitesse augmente de manière régulière. 

4. À partir de là, Galilée va rechercher la loi qui permet de comprendre comment se déroule exactement le
phénomène, la loi mathématique qui va rendre compte des mesures effectuées. ( v = ½GT²) C'est-à-dire
que la vitesse de la chute libre est égale à la moitié du produit du temps écoulé au carré et de la force
gravitationnelle. 

Lorsque Galilée découvre cette loi, il découvre aussi que les mathématiques sont capables de nous aider
à mieux connaître la nature. 

C) le rapport complexe entre science et vérité

Nous sommes en fait en train de comprendre que l'activité scientifique consiste tout simplement à essayer
de décrire correctement les phénomènes naturels. La science est  donc une activité de perfectionnement du
langage courant. Des termes comme « soleil, ciel, marée, végétal, etc... », ont aujourd'hui, même dans notre
langage quotidien, une toute autre définition qu'il y a 500 ans, parce que la science est passée par là. Et même

6



une foule de nouveaux termes sont apparus (« ozone, gaz carbonique, molécule, lipides, glucides, protéines »)
qui viennent directement de l'activité scientifique. 

Mais cela veut-il dire que la science nous permet de connaître une fois pour toutes la vérité ? Repartons
de notre exemple : pouvons nous dire que Galilée, en découvrant la loi de la chute des corps a découvert « la
vérité » sur  le  fonctionnement  de la  chute des corps ? A-t-il  réussi  à  établir  une  adéquation complète et
définitive de notre esprit avec la réalité ? 

Au  premier  abord,  il  semble  bien  que  oui:  lorsque  Galilée va  commencer  à  découvrir  des  lois
mathématiques qui rendent compte des phénomènes naturels, il ne comprendra pas pourquoi l'Église Catholique
l'accuse  d'impiété  et  d'hérésie.  Car  il  a  tout  au  contraire  l'impression  que  la  physique  moderne  va  nous
rapprocher de Dieu: ne nous montre-t-elle pas que la nature est ordonnée suivant des lois mathématiques. Pour
Galilée, c'est là la preuve que notre univers est la création d'un être intelligent et la physique nous permet en fait
selon lui de connaître les lois que Dieu a utilisé pour construire notre univers. Il pense donc que la science est
bel et bien capable de dire la vérité, de comprendre exactement le fonctionnement de la nature. 

C'est pour cela qu'il ne comprend pas l'opposition de l'Eglise : sa théorie n'est-elle pas en train de dévoiler
la structure même de l'univers ? 

Et cependant cette conception de la science va être abandonnée au début du XXème siècle. En effet, avec
le développement de nouveaux instruments de mesure (mesure de la vitesse de la lumière), les scientifiques se
sont rendus compte que les lois de Galilée ne sont pas valables pour tous les phénomènes naturels. Autrement
dit, la théorie de Galilée sur la nature était meilleure que les théorie précédente, mais elle n'était pas absolument
vraie. 

Qu'est-ce  qui  a  changé  exactement  de  Einstein à  Galilée  ?  Tout  simplement  ceci:  Galilée  a  tenté
d'observer  la  nature le  plus précisément  possible,  en  mesurant  les  phénomènes naturels.  Mais  ce qu'il  ne
pouvait pas savoir, parce qu'il était le premier, le pionnier... c'est que ses capacités de mesure allaient bientôt
être dépassées. Autrement dit, le développement de la science dépend des appareils de mesure qu'elle utilise, de
ses outils techniques... et ces outils sont en constante évolution et nous donnent accès à de nouvelles mesures,
qui changent notre représentation de la nature. 

Ainsi pour  Einstein (XXème siècle) les théories scientifiques ne peuvent jamais être certaines de leur
vérité. Je ne puis jamais être sur que mes mesures me fournissent une base suffisante pour être sur que je parle
adéquatement de la réalité ! Einstein affirme plus précisément que tout ce à quoi peut prétendre la science, c'est
de nous fournir les descriptions les plus exactes possibles des phénomènes naturels. Une théorie scientifique est
scientifique parce qu'elle est celle qui décrit le mieux possible la réalité, mais sans aucune garantie que cette
description soit absolument exacte. En résumé, la science est bien la recherche de la vérité, mais elle n'est
jamais certaine d'être arrivée au bout de sa recherche. Voici le texte d'Einstein :

« Les concepts physiques sont des créations libres de l'esprit humain et ne sont pas, comme on pourrait le
croire, uniquement déterminés par le monde extérieur. Dans l'effort que nous faisons pour comprendre le monde,
nous ressemblons quelque peu à l'homme qui essaie de comprendre le mécanisme d'une montre fermée. Il voit le
cadran et  les aiguilles en mouvement,  il  entend le tic-tac,  mais il  n'a aucun moyen d'ouvrir  le  boîtier.  S'il  est
ingénieux, il pourra se former quelque image du mécanisme, qu'il rendra responsable de tout ce qu'il observe, mais
il ne sera jamais sûr que son image soit la seule capable d'expliquer ses observations. Il ne sera jamais en état de
comparer son image avec le mécanisme réel,  et il  ne peut même pas se représenter la possibilité d'une telle
comparaison ? Mais le chercheur croit certainement qu'à mesure que ses connaissances s'accroîtront, son image
de la  réalité  deviendra de plus  en plus  simple  et  expliquera  des domaines  de  plus  en plus  étendus de ses
impressions sensibles. »

Einstien et Infeld, L'évolution des idées en physique

Russell résume cela ainsi: depuis Einstein « la connaissance cesse d'être un miroir mental de l'univers, pour devenir un
simple instrument à manipuler la matière. »

7



Miroir mental de l'univers Simple instrument à manipuler la matière.

(conception essentialiste de la vérité)
Ici  la  science  apparaît  comme le  moyen  pour  l'homme  de
découvrir les lois exactes de la nature. 
Les lois  découvertes  par  le savant ne sont pas vues par lui
comme des inventions humaines, mais bien comme des lois de
la nature elle-même. 
C'est  ce  que  pensaient  les  scientifiques  modernes  (Galilée,
Newton). 
Pour eux notre esprit est capable de saisir la vérité absolue,
de construire un accord parfait  entre notre esprit et le réel.

(conception instrumentale, ou technique, de la vérité) À partir
du XX ème siècle, on se rend compte que nos lois dépendent
de  la  puissance  de  nos  instruments  de  mesure.  Et  cette
puissance est relative. Les théories scientifiques ne sont donc
en  fait  que  des  interprétations  de  la  nature,  interprétations
basées sur nos capacités de mesure. On doit donc s'attendre à
ce que les 'vérités scientifiques' d'aujourd'hui soient dépassées
demain.  La science n'en reste  pas moins la  seule  voie  pour
l'homme d'avancer dans la connaissance de la nature, mais la
vérité  des  lois  scientifiques  est  toujours  une  vérité
« provisoire ».  Russell  parle  lui  de  vérité  technique en
référence  à  l'idée  qu'elle  dépend  de  nos  techniques
d'observation. 

REMARQUE : ne vous trompez pas, cela ne veut pas dire que toutes les théories se valent. Il y a bien une supériorité de
la science : la science c'est l'activité qui consiste à construire des théories qui soient capables de prendre en compte les
mesures que nous faisons de la réalité. La pointe de la science n'est jamais certaine d'avoir atteint la vérité... mais elle est
certaine d'avoir dépassé les théories antérieures. 

4./ Science et religion 

Cette partie est basée sur le premier chapitre du livre de  B Russell,  Science et Religion,   que vous pouvez
trouver au CDI (moins de dix pages). Le livre expose tous les conflits qui ont opposé la religion à la science. Le
but de Russell est de montrer que la religion ne doit pas s'occuper des questions scientifiques parce qu'à chaque
fois qu'elle le fait, elle tombe dans le dogmatisme et l'obscurantisme. Le livre de Russell n'est cependant pas
une attaque contre toute la religion mais seulement contre sa prétention à expliquer les phénomènes naturels. 

A) la dynamique dogmatique de la religion

 Il ne faut pas confondre les dogmes et la prescription morale: 

• les prescriptions morales décrivent ce que l'homme doit  faire pour se rendre agréable à Dieu.  Cela
renvoie à ce que Russell appelle, dans sa définition de la religion, le « code de morale ». 

• mais la religion est aussi basée sur un « credo » c'est-à-dire un ensemble de croyances, d'affirmations
sur  la  réalité  qui  sont  tenues  pour  vraies  par  les  fidèles.  Une croyance  devient  un  dogme lorsque
l'autorité religieuse affirme que ces croyances doivent être tenues pour absolument vraies et ne peuvent
donc pas être remises en cause. La puissance du dogme vient donc non pas d'abord d'une réflexion sur la
réalité, mais d'une décision de l'autorité religieuse. 

Il ne faut pas condamner trop vite l'obscurantisme religieux: il est important, avant de condamner, de
comprendre comment il est apparu dans l'histoire humaine. Le catholicisme et l'islam sont devenus dogmatiques
à partir du moment où ils se sont étendus: il fallait coordonner l'action et la pensée de millions d'individus. Telle
a été la première  fonction du dogmatisme. Il a permis de réunir tous les fidèles autour d'un ensemble de
pratiques et de croyances communes. Nous retrouvons ici l'idée qu'à la base de la religion il y a une dynamique
d'unification sociale. 

Mais cette dynamique d'unification est aussi une dynamique d'uniformisation, qui va déboucher sur des effets pervers, au
nombre desquels l'apparition d'une caste religieuse qui va prendre goût à l'exercice du pouvoir, le clergé. 

B) pourquoi la science est-elle entrée en conflit avec la religion ? 

Pour une première raison: les scientifiques n'abordent pas la question de la vérité de la même manière que les religieux. 

– Alors que les religieux partent du credo et du Livre sacré, (vérité révélée)

8



– Le scientifique commence par l'aveu de son ignorance et se tourne vers l'observation de la nature. Mais une telle
orientation est déjà une mise en cause directe de l'autorité du Livre: le scientifique prétend ne pas avoir besoin de
partir du Livre Sacré pour rechercher l'explication du fonctionnement de la nature; il souhaite partir de ce qu'on
pourrait appeler, comme Galilée,  « le grand livre de la nature ». Ceci aboutit à deux manières très différentes
d'interpréter la réalité :

Démarche dogmatique de la religion Démarche scientifique

1. La base de départ est la révélation divine. Elle
est vue comme une base absolument stable et certaine. 

2. A partir de là les autres vérités sont obtenues
par déduction logique. 

3. Le  but  ultime  de  la  science  est  alors  de
construire une vision du monde unifiée et parfaitement
cohérente. 

L'homme de connaissance, dans cette démarche est donc
le théologien: celui qui a une connaissance très précise
des Écritures, auxquelles il applique son intelligence, sa
raison. 

1. Le point de départ est l'expérience, les « faits particuliers ».
Donc puisque la base de la science dépend de nos moyens
d'observation, il s'agit d'une base instable. 

2. À partir de cette base, le savant tente de formuler des règles
générales qui ne sont que des hypothèses. 

3. On teste ces hypothèses en faisant de nouvelles expériences.
Si les tests confirment l'hypothèse elle devient une théorie
scientifique, elle est validée. 

Ainsi l'homme de connaissance est-il le scientifique,  celui dont la
connaissance  commence  et  finit  avec  l'expérience  qu'il  fait  des
phénomènes naturels. 

Les Églises (musulmanes, juives, chrétiennes), ont eu beaucoup de mal à accepter la méthode 
scientifique, parce que celle-ci affirme ceci: les Écritures ne constituent pas une source d'information fiable 
pour ce qui est de l'étude des phénomènes naturels. 

C) La science est-elle nécessairement ennemie de la religion ? 

Les quatre siècles qui se sont écoulés ont été une dure épreuve pour les religions: elles ont du accepté
d'abandonner la connaissance de la nature à la science. Elles ont dû accepter que – sur ce point très précis –
elles-mêmes n'avaient fourni que des mythes très imprécis, parfois très riches de symboles, mais tout de même
imprécis, sur lesquels on ne peut construire de connaissance certaine. Elles ont dû reconnaître que pendant des
siècles elles avaient paralysé la réflexion humaine sur la nature en l'enfermant dans le dogmatisme. Elles ont dû
accepter que leurs Livres Saints n'étaient pas de bons traités de physique, de chimie, de biologie. 

Mais  cela  les  a  amenées  aussi  à  prendre  conscience  de  leur  destination  essentielle:  la  régulation  de
l'homme par lui-même. En ce sens la croyance en un Dieu d'amour, de justice, de paix, tourné vers les hommes
et qui leur demande d'entrer sur la voie de l'autorégulation et de la constitution d'une communauté universelle
n'est absolument pas mise en cause par les progrès de la science. Russell le dit clairement: « dans la mesure où
la religion consiste en un état d'esprit, et non en un ensemble de croyances sur la nature, la science ne peut
l'atteindre ».   La  fonction  principale  de  la  religion  n'est  pas  remise  en  cause  par  la  science:  réguler  le
comportement humain. 

Conclusion

Au  XIXème  siècle,  un  philosophe  français,  Auguste  Comte,  a  tenté  de  résumer  l'histoire  de  la
connaissance humaine de la nature. Pour Comte, l'humanité est passée par trois grands stades: 

1. l'état théologique: c'est ce temps de l'histoire humaine, le plus long (150 000 ans) au cours duquel
l'homme a cru que le fonctionnement de la nature s'expliquait par l'existence d'êtres transcendants, ou
d'esprits immanents à la nature. (âge mythologique de l'humanité). Cela renvoie à ce que nous avons
appelé l'âge primitif. L'homme interprète la nature en fonction des cadres, des concepts de sa culture,
mais  il  ne  s'en  rend pas  compte.  Il  ne  voit  pas  que  c'est  sa  propre  imagination  qui  l'amène  à  se
représenter la nature comme un monde d'esprits. Il interprète la réalité, mais il ne le sais pas. 

9



2. l'état métaphysique: vers la fin du Moyen Âge, à l'époque de la Renaissance (donc il y a 500 ans),
l'être humain découvre le pouvoir de sa raison (cette découverte avait déjà été faite par les Grecs dans
l'Antiquité puis oubliée jusqu'à la Renaissance). Avec cette découverte du pouvoir de la raison, l'être
humain commence à comprendre qu'il existe une différence nette entre croire et savoir. Mais il pense
aussi qu'il peut arriver à la connaissance absolue par le seul pouvoir de son esprit. 

3. L'état positif: pour Comte la connaissance humaine de la nature ne se développe qu'à partir du moment
où l'homme comprend que sa connaissance de la nature doit commencer par l'expérience,  que sa
raison ne sera capable de trouver les lois de la nature qu'en partant de l'expérience. Comte appelle cet
état l'état positif: c'est le moment où l'être humain renonce à atteindre une connaissance totale, absolue
de la nature. 

La force de la science moderne,  de l'état  positif,  c'est  qu'avec elle,  l'intelligence humaine se développe en
s'appuyant sur les découvertes que l'homme fait dans la nature. Mais cela veut dire aussi que nos sciences ne
sont pas une explication complète et définitive de la nature, mais une description du fonctionnement de la
nature, description dont la précision dépend de nos moyens d'observation. « Dans l'état positif, l'esprit humain,
reconnaissant l'impossibilité d'obtenir des notions absolues, renonce à chercher l'origine et la destination de
l'univers,  et  à  connaître  les  causes  intimes  des  phénomènes  pour  s'attacher  à  découvrir  par  l'usage bien
combiné du raisonnement et de l'observation, leurs lois effectives, c'est-à-dire leurs relations invariables de
succession et de similitude. » COMTE.

Terminons cette conclusion en revenant, de manière plus générale, sur notre rapport à la réalité : si nous voyons
la réalité, c'est avant tout parce que nous projetons dans la nature les concepts que notre culture nous a transmis.
Toute  perception  est  une  interprétation.  Le  rôle  de  la  pensée  scientifique  est  alors  d'affiner,  voire  de
transformer nos concepts, et ainsi de faire évoluer notre pensée pour que celle-ci soit de plus en plus proche du
réel. Cette dynamique, c'est celle de l'effort rationnel, c'est la marche de la raison humaine qui essaie, peu à
peu,  de  comprendre  la  réalité  dans  laquelle  elle  se  trouve.  C'est  pour  cela  que  l'activité  scientifique  est
profondément liée au thème de la liberté : l'une des plus grandes aliénations dont peut être victime l'être
humain, c'est de laisser sa pensée s'enfermer dans  des cadres, un système de pensée qu'on lui impose. C'est
exactement ce qu'il se passe à l'intérieur d'un Etat totalitaire : dans ce cas, (nazisme, communisme soviétique),
une seule et même manière de penser et de voir le monde est imposée à tous. Mais elle ne vient pas de la raison
humaine, elle vient de la volonté des dirigeants, et de leur imagination (par exemple le délire d'Hitler sur la race
aryenne). 

Face à de telles dynamiques, la science joue un rôle essentiel parce qu'elle nous permet de faire la distinction
entre pensée rigoureuse, et saine, et pensée délirante... et dangereuse. Attention, cependant. La pensée délirante
n'est pas nécessairement mauvaise. (voyez le cours sur l'art). Elle le devient à partir du moment où ce délire est
imposé aux autres. 

10


	Cours 8 : pouvons-nous connaître la vérité ?
	Introduction
	1./ Nous voyons la réalité ? Non, nous jugeons de la réalité et nous nous construisons notre vision du monde = l’interprétation.
	2./ que signifie la distinction entre raison et croyance ?

	3./ Qu'est-ce que la science ?
	A) définition de la science
	B) Pour connaître, il faut à la fois bien penser et bien constater : Théorie et expérience
	C) le rapport complexe entre science et vérité

	4./ Science et religion
	A) la dynamique dogmatique de la religion
	B) pourquoi la science est-elle entrée en conflit avec la religion ?
	C) La science est-elle nécessairement ennemie de la religion ?

	Conclusion

