Enquéte 4 : quelle place pour la vérité dans nos vies ?

Cours 8 : pouvons-nous connaftre la vérité 7

(notions abordées dans ce cours : la raison et le réel, le langage, Théorie et expérience, démonstration, interprétation)

Introduction

Tout ce cours est en fait un cours sur la connaissance, c'est-a-dire 1'activité par laquelle 1'étre humain apprend a
expliquer la réalité hors de lui, la nature. Il s'agit plus précisément de rechercher les lois qui permettent
d'expliquer le fonctionnement de la nature. C'est en ce sens qu'il faut comprendre la mise en rapport de la raison
avec la réalité.

Rappelons que la raison est la faculté 1égislatrice de I'étre humain. C'est le pouvoir qu'a notre esprit d'inventer
des regles, des lois, et de vérifier que celles-ci sont en accord avec la réalité. La raison humaine se développe
donc dans plusieurs directions;

1. LA MORALE : dans le cadre de la morale, la raison consiste a apprendre a me régler moi-méme.

2. LA TECHNIQUE : Dans le cadre de la technique, I'activité de la raison consiste a établir des regles qui
permettent de produire des outils utiles.

3. LA VERITE : Dans le cadre de la connaissance, la raison est la faculté qui me permet de
rechercher les lois qui structurent la réalité, la nature.

Morale, technique, recherche de la vérité, a chaque fois nous retrouvons 1'idée que I'homme est 'animal
qui doit se régler lui-méme. Depuis le début de son apparition dans la nature, Homo Sapiens a en effet toujours
été un animal curieux. L'ouverture de notre conscience permet a notre espece de s'étonner devant le spectacle
de la nature. Dés le commencement 1'étre humain a donc été confronté a la perception d'une nature, d'un ordre
qu'il voit partout répandu autour de lui mais qui lui échappe. C'est pourquoi I'étre humain se met a penser, c'est-
a-dire a chercher les lois qui structurent le réel. Ainsi le probléeme de la vérité est le suivant :

Comment puis-je m'assurer que ce que je PENSE de la réalité correspond effectivement a la REALITE ?
Comment puis-je m'assurer que mes IDEES ont bien une REALITE OBJECTIVE ?

1./ Nous voyons la réalité ? Non, nous jugeons de la réalité et nous nous
construisons notre vision du monde = l'interprétation.

En fait le premier rapport de 'homme a la nature hors de lui c'est I'ignoerance : nous n'avons plus l'instinct
qui nous permette de lire immédiatement la réalité. La difficulté de l'existence humaine est de commencer
dans l'ignorance, l'inquiétude, I'angoisse. et 1'un des plus grands désirs de 1'étre humain est d'arriver a combler
cette ignorance, a comprendre cette nature dont il percoit la richesse, mais sans pouvoir encore l'expliquer.
Comme les instruments techniques sont des médiations que nous construisons et qui nous permet de
transformer la nature, les lois de la nature sont elles aussi des médiations que nous construisons et qui nous
permettent d'expliquer la nature.

Il y a la un premier point essentiel : les sens ne nous fournissent pas, et ne nous fournissent jamais des
connaissances. Si une personne déclare : « tout de méme, je VOIS bien que le soleil se leve », elle croit énoncer
une évidence, alors qu’en réalité elle énonce un non sens. Nos yeux, nos oreilles, notre toucher, notre gofit, nous
transmettent, cela est vrai, des informations. Mais les informations des sens ont trois caractéristiques
essentielles : tout d’abord elles sont toujours limitées au moment présent, en second lieu elles ne concernent
pas la réalité, et enfin elles sont foisonnantes.



- nos sens ne nous informent que de ce qu’il se passe au moment ou cela se passe. Je ne puis sentir
aujourd’hui dans ma bouche le gateau que j’ai mangé hier.

- nos sens ne nous disent rien de I’objet en lui-méme. Ils ne nous informent que sur notre corps. La
sensation n’est rien d’autre qu’un état de ton corps. Par exemple, tu ressens une piqure sur ton bras. Aie ! Cela
ME fait mal. Cette sensation ne te dit rien de 1’objet qui est a I’origine de la piglire. De la méme maniere,
lorsque tes yeux sont stimulés par de la lumiere, ils ne voient pas 1’objet lui-méme, ils recoivent des photons de
lumiere qui ont rebondi sur I’objet pour atterir sur ton ceil. Ou encore, tu n’entends pas le crapaud qui croasse.
Ce croassement, tu ne le recois que par les ondes qui ont traversé 1’espace pour venir stimuler ton oreille
interne.

-enfin les informations sensibles sont foisonnantes. Cela signifie qu’elles sont si riche que I’on s’y perd.
Prenons 1’exemple de la contemplation d’un paysage : ce que 1’oeil recoit, ce qui stimule sa sensation, ce sont,
en un instant, des millions de photons, des millions d’informations lumineuses.

En un mot, la sensation ne nous offre aucune connaissance parce que les informations qu’elle nous
procure sont limitées au moment présent, ne nous informent pas sur 1’objet mais sur la relation de notre corps a
1’objet, et enfin sont si nombreuses qu’elles nous submergent d’informations.

Et pourtant, vous auriez raison de me répéter : « cela est fort bien analysé, néanmoins, je vois bien que le
soleil se léeve. De la méme maniere, j’entends bien que c’est un crapaud qui croasse. Donc vous ne m’enléverez
pas si facilement de la téte que je suis capable de percevoir la réalité ! ». Vous auriez raison, alors ou est le
mystere ?

Il est fort simple : vous devez apprendre a ne plus confondre les sensations et la perception. Votre
premier pas philosophique qui vous permettra de sortir de la conscience commune consistera ici a bien faire la
différence entre les deux. Lorsque vous dites « je vois que le soleil se léve », ou « j’entends que le crapaud
croasse » il s’agit d’un abus de langage. Car ce n’est pas par vos yeux (« je vois ») ni par vos oreilles
(« j’entends ») que vous identifiez un objet a 1’extérieur (« le soleil » ou « le crapaud »). En réalité, pour étre
exact, il faudrait dire : a travers ce que mes yeux sentent, je percois un objet qui est le soleil. A travers ce que
mes oreilles sentent, je percois un objet qui est le crapaud.

La différence est celle-ci : la sensation est passive, simplement recue par vous. 1’objet que vous percevez
est une construction de votre esprit. Pour percevoir, il ne faut pas simplement sentir, il faut penser. Lorsque
vous identifiez un objet, soleil, crapaud, arbre, ciel, etc. c’est a la suite d’une construction mentale, d’un travail
de votre pensée.

Pour bien le comprendre le philosophe ALAIN vous propose de faire une expérience : imaginez qu’on
vous bande les yeux, et qu’on vous donne un objet. On le place entre vos mains rendues maladroites par votre
aveuglement temporaire. Dés le premier contact, I’objet est entre vos mains, et pourtant, si dés cet instant vous
ressentez par le toucher la présence de I’objet, vous étes bien incapable de I’identifier. Il vous faut prendre du
temps pour le parcourir, et ce n’est qu’apres ce temps que, « eureka ! », une soudaine lumiére se fait dans votre
esprit et vous vous écriez « mais c’est un cube ! ». laissons maintenant Alain résumer tout cela en une seule
phrase : « Je touche successivement des arétes, des pointes, des plans durs et lisses, et réunissant toutes ces
apparences en un seul objet, je déduis que cet objet est cubique. »

Un mot ici doit attirer notre attention : I’apparence. La sensation ne me donne pas I’objet tel qu’il est,
mais tel qu’il stimule mon corps en entrant en contact avec lui. Je ne vois donc jamais I’objet tel qu’il est, mais
tel qu’il m’apparait. Mais en plus cette apparition ne se fait pas d’un seul coup. L’objet ne surgit pas tout entier
a ma pensée. Je le découvre « successivement ». Donc pour ’identifier il faut que je fasse travailler mon
cerveau. Si c’est bien dans les yeux, les oreilles ou sur la peau que nait la sensation, c’est dans le cerveau que
ma perception des objets s’organise.

Si on demande a une personne qui n’a jamais fait de philosophie « quand pensez-vous ? » Elle vous
répondra sans doute qu’elle pense dans les moments ou elle arréte le cours de sa vie, et prend le temps de
réfléchir a tel ou tel probleme. Nous avons ainsi 1’habitude de faire de la pensée un état mental parmi tant
d’autre. Or ce que vous découvrez ici c’est que nous pensons tout le temps. Du moment que nous sommes



conscients, du moment que nous sommes sortis, le matin, de I’inconscience du sommeil, du moment que nos
yeux percoivent la lumiere du jour qui perce a travers les volets, du moment que nous réentendons le bruit des
oiseaux, NOUS PENSONS. Car avec le réveil, le cerveau a immédiatement repris ce travail intense, qu’il fera
tout au long de notre journée, et par lequel il organise nos sensations en perception en rapportant les
apparences sensibles a des objets. Autrement dit, tous ces objets que tu crois voir ou entendre au dehors, en
réalité tu les CONSTRUIS toi-méme dans ta téte.

Mais alors, pourquoi n’étes vous pas conscients de cet effort continu de pensée ? Parce qu’il n’y a presque
plus d’effort, le cerveau s’est habitué a ce travail de synthése de I’objet. Mais si vous pouviez vous voir lorsque
vous aviez a peine trois mois, vous remarqueriez comment le bébé que vous étiez restait prisonnier de la
sensation du moment, incapable de faire le lien, de s’y retrouver dans le flux incessant des sensations. Et ce
n’est qu’avec le long apprentissage du langage que sa perception, enfin fécondée par les mots, s’organise « pour
de vrai ».

La conclusion de tout cela est, du coup, fort bizarre : tu ne vis pas a I’intérieur d’une réalité que tu
constates, mais a I’intérieur d’un monde que TU T’ES CONSTRUIT, dans ta téte ! Tu ne vois pas le réel, tu
projettes sur lui des formes qui viennent en fait de ton esprit.

Mais je vous entends déja réagir : « Alors la, ¢a ne va pas du tout. Le soleil est bien le soleil, le crapaud
le crapaud. Ca, se sont quand méme des évidences, que tout le monde peut constater, sur lesquelles tout le
monde peut se mettre d’accord, donc, non, votre idée que toute ma perception est imagination, et méme
imaginaire, je n’y crois pas une seconde. »

Une telle réaction serait tout a fait normale. Il est vrai que toi et moi nous partageons une vision du monde
commune, et donc tu as raison de me demander plus de preuves de ce que j’avance avec ALAIN.

Si tu le veux bien, faisons un petit détour. Nous avons vu, au début de I'année, lorsque nous avons parlé
des sociétés primitives, que l'imagination joue un role essentiel dans leur rapport a la réalité : dans les
religions primitives ou animistes, la nature est vue comme un monde tout entier spirituel, décrit par le mythe.
Ainsi dans ces cultures la perception de la réalité est organisée par tout un tas de croyances qui vont permettre
de lire et de comprendre ce qui arrive. Les primitifs ont bien des connaissances trés précises sur la nature
(pouvoir thérapeutique des plantes), mais ces connaissances sont restreintes et ne permettent pas une
explication globale de I'ordre de la nature. Le primitif projette donc dans la nature, en plus de ses connaissances
techniques, des croyances qui viennent en fait de son imagination créatrice. Vous voyez donc bien que le
« primitif » ne vit pas au contact direct de la nature. Il la pense, il la percoit, en fonction des croyances qu’il a
en téte. On ne peut pas dire qu’il connaisse exactement, objectivement I'ordre de la nature. Il l'interprete.

L'interprétation, c'est l'action par laquelle 1'étre humain va donner une forme a son expérience de la
réalité, de la nature notamment, en fonction des concepts qu'il a dans la téte. Le mythe est ainsi une médiation
qui permet a la pensée du primitif de se donner lI'impression qu'il a compris la réalité, qu'il en a saisi le
sens.

Donc ces premiéres sociétés humaines confirment ce que je vous disais a propos de la perception
humaine : L'homme n'a pas un rapport direct, immédiat a la réalité. Elle ne se présente pas directement a lui. Il
se la représente. Cette représentation est assurée par le langage. Nous avons tous mémorisé, en apprenant notre
langue maternelle, un ensemble de concepts grace auxquels nous nous repérons dans la réalité. Mais cela veut
dire aussi que le langage est pour nous une médiation par laquelle nous interprétons la réalité. Voila expliquée
en quelques mots la perception humaine de la réalité : je ne vois pas directement les choses. Je me les
représente en fonction des concepts que j'ai en téte.

Pour vous en convaincre tout a fait, revenons sur I’exemple simple de notre perception du soleil. Elle
parait évidente, et pourtant elle ne 1'est pas du tout. Je crois que je vois le soleil, alors qu'en fait, avant de le
voir, je le pense. Comme toute perception humaine, notre « vision » du soleil est en fait beaucoup moins
visuelle que conceptuelle. La preuve ? Avant tout, une évidence : vous voyez le soleil ? Ca m’étonnerait ! En
réalité ta « vision » du soleil est des plus confuses. En effet 1'astre brille si fort que tu as toutes les peines du
monde a le fixer plus de quelques secondes. Regarder le soleil est d'ailleurs un petit jeu qui peut cofiter tres vite



trés cher puisque cela crée des lésions irréversibles sur notre rétine. Et si nous nous intéressons a ces quelques
secondes d'observation, que nous montrent-elles ? Un rond relativement petit, mais produisant une tres
puissante intensité lumineuse. Ajoutons a cela que ce méme rond a tendance a grossir, a palir, et a générer
moins de chaleur lorsqu'il s'approche de I'horizon, et qu’il semble traverser le ciel. Voila a peu pres tout ce que
mon observation sensible me montre du soleil.

Or dans les différentes civilisations humaines, et notamment la notre, le mot « soleil » veut dire beaucoup
plus de choses que ces quelques informations que nous donne notre oeil. Ainsi, du temps des Pharaons, le soleil
était vu comme une divinité ayant un rapport de parenté avec Pharaon, et de nos jours il est concu comme une
boule gigantesque d'hydrogene et d'hélium en état de fusion thermonucléaire. Or, je vous le rappelle, d'un point
de vue strictement biologique, parce que nous formons ensemble une méme espéce, I'humanité, nous voyons,
de nos deux yeux, la méme chose que ce que les égyptiens de I'Antiquité voyaient eux-mémes de leurs deux
yeux : cet astre qui se leve le matin et se couche le soir. En résumé, lorsque 1'égyptien de I'antiquité tournait ses
yeux vers le soleil, il voyait la méme chose que moi (les mémes sensations de lumiere aveuglante se
présentaient a ses yeux comme aux miens aujourd'hui), et cependant il ne voyait pas la méme chose que moi,
(lui un dieu, moi une gigantesque boule de gaz liquéfié) parce que nos deux cultures sont tellement différentes
que nous avons appris a nous représenter le soleil de maniére différente.

Donc vous voyez bien que la perception est moins affaire de vision ou d'audition (de sensation) que
de représentation (de concept). Autrement dit, « dis-moi quels sont les concepts de ta culture, je te dirais ce
que tu vois ». Cela veut donc aussi dire que notre perception des objets de la réalité n'est pas une simple
réception passive qui consisterait a ouvrir les yeux et les oreilles. C'est au contraire une véritable activité par
laquelle nous projetons les concepts que nous avons mémorisés sur la réalité extérieure afin de la rendre
lisible.

En un mot, VOIR, ENTENDRE, C'EST INTERPRETER.

Il n'y a donc en fait aucune évidence que je puisse percevoir en ouvrant simplement les yeux. Le soleil, la
lune, la mer, les arbres, autant d'objets que je percois parce que j'ai en mémoire des concepts que j'ai regus de
ma culture. Mais comme c'est avant tout entre 2 et 8 ans que nous intégrons la plus grande part des concepts
de notre culture, nous n'avons pas du tout conscience que notre expérience quotidienne est une construction
mentale. Nous ne sommes pas conscients de l'intense travail de mise en forme de notre expérience sensible par
notre cerveau.

Sur ce point, le cours de philosophie t'apporte donc une information fondamentale : le monde que tu
crois voir se déployer DEVANT toi se déploie en fait EN TOI. La réalité dont tu crois faire l'expérience passive
est en fait une représentation de la réalité dans laquelle ton cerveau joue une part active, tres active. Et le
cours de philosophie te propose ceci: apprends a prendre conscience du fait que ta réalité est une
construction. Et pose toi une question essentielle : cette construction est-elle correcte ?

2./ que signifie la distinction entre raison et croyance ?

Etant donné tout ce que nous venons de dire nous pourrions donner la définition suivante de 1’étre humain :
L’étre humain est I’animal qui interpréte le monde en y projetant ses propres croyances.

Et avec les exemples des Baruyas ou des Guayakis, vous n’aurez aucun mal a montrer en détail comment
les étres humains vivent a I’intérieur d’un monde qui est une construction culturelle. Mais ce n’est pas vrai que
pour les « primitifs ». En effet ceux ci ne sont pas d’abord des primitifs, ils sont des étres humains comme les
autres. Nous vivons tous a I’intérieur de croyances organisées par notre culture. Tout étre humain adulte a recu
dans son enfance une facon de voir le monde qu’il a recue et acceptée sans |’interroger.

Mais si on s’arrétait la, on devrait dire que I’homme est un étre ignorant, qui vit dans un monde qui est le
fruit de son imagination, qui est et restera prisonnier de sa culture, de ses croyances.

Or ce n’est pas le cas. L’esprit humain est aussi capable de remettre en question ses croyances. Nous ne
sommes pas prisonniers pour toujours des représentations transmises par notre culture parce que nous sommes



doués de raison. On peut donc dire que ’homme est a la fois un étre de croyance et un étre de raison.

- un « étre de croyance », nous avons vu pourquoi cette expression nous définit fort bien dans toute la
premiere partie.

- un « étre de raison »... qu’est-ce que cela veut dire ?

Croire c’est tenir une proposition pour vraie. Raisonner c’est se demander si cette proposition est
effectivement vraie. Donc pour faire la différence entre croyance et raison, il faut commencer par définir le mot
« vérité ». Qu’est-ce que la vérité ? Nous venons de voir que I’homme vit avant tout dans un monde de
langage, de propositions, qui, toutes ensemble, composent son monde. Il est persuadé que ces propositions sont
vraies, c’est-a-dire qu’elles correspondent effectivement a la réalité. Et bien la vérité c’est cela : on dit d’une
proposition qu’elle est vraie lorsqu’on pense qu’elle correspond a la réalité. C’est ce qu’on appelle la « vérité-
correspondance ».

Dans la croyance, la vérité de ma proposition n’est pas interrogée. Je crois qu’elle correspond
effectivement a la réalité. Mais 1’attitude rationnelle (la raison) consiste a s’interroger sur la correspondance
entre ma proposition et la réalité a laquelle elle est censée correspondre. L’attitude rationnelle consiste tout
simplement, pour notre esprit, notre pensée, a ne pas aller trop vite, a prendre son temps avant d’affirmer que
ma proposition est vraie, qu’elle correspond a la réalité.

Sherlock Holmes, il prend son temps.... Ce temps pris est I’espace de la pensée véritable, la délibération ;

Un exemple : une épidémie se déclare dans mon village. Les gens meurent par dizaines. Je perds moi-
méme des membres de ma famille. Une personne du village formule alors dans 1’urgence une proposition : « si
nous sommes ainsi décimés par la maladie, c’est parce que nous avons péché contre Dieu ». Elle fournit ainsi
une explication a la situation. Elle formule une propesition qui énonce la cause explicative de nos malheurs.
Mais cette explication est-elle rationnelle ? Tant que je ne me pose pas cette question, je reste dans la simple
croyance, c’est-a-dire que j’accepte la proposition sans avoir les moyens de vérifier si cette proposition est
vraie. L’attitude rationnelle consisterait ici a s’interroger en recherchant les moyens de vérifier si effectivement
cette proposition correspond a une réalité ou si elle est seulement le produit de I’imagination d’un villageois. Si
rien ne me permet de lier effectivement 1’épidémie et 1’idée d’une punition divine, alors je déclarerai cette
liaison irrationnelle.

Cette petite histoire n’est pas si fantaisiste que cela: au XIXéme siécle, un médecin, Semmelweis,
constate que dasn sa maternité les parturientes (les femmes qui accouchent ou viennent d’accoucher) décedent
anormalement. Il constate un fait : ce fait est que dans sa maternité le nombre des déces est plus élevé que dans
les autres maternités. Et face a ce fait, il va mener une enquéte pour rechercher la cause qui expliquerait ce fait.
I se rend compte que dans sa maternité, les médecins font de la dissection de cadavre le matin, et vont ensuite
visiter les parturientes 1’apres midi. Semmelweis formule alors une hypothése : ne seraient-ce pas les
dissections qui contaminent les mains des médecins et finalement infectent les femmes au moment des
examens ? Mais une fois cette hypothese formulée il va procéder a sa vérification. Comment ? Et bien tout
simplement en imposant a tous les médecins de nettoyer leurs mains apres les dissections. Et d’un coup le taux
anormalement élevé de déces se modifie et retrouve un niveau normal. Ainsi Semmelweis établit-il la validité
de sa proposition. Oui la dissection de cadavres contamine les mains des médecins, et oui, c’est cette
contamination qui, est passée aux parturientes au moment des visites et des examens cliniques.

On le voit, entre la croyance et la raison, il y a une différence principale : la raison est un effort de
pensée poussé par lequel notre esprit cherche a établir avec rigueur la correspondance entre les propositions
qu’il formule et la réalité a I’extérieur de lui.

3./ Qu'est-ce que la science ?

Résumé des épisodes précédents : puisque I'étre humain invente les concepts qui lui permettent d'interpréter le monde, il
peut se perdre dans son imagination. Pour pouvoir vraiment parler de la nature, et découvrir les lois de la nature, il faut
qu'il commence par apprendre a devenir rigoureux et méthodique. C'est justement ce qui caractérise l'activité
scientifique.



A) définition de la science

« la science a pour but de découvrir, au moyen de l'observation et du raisonnement basé sur celle-ci,
d'abord des faits particuliers au sujet du monde, puis des lois reliant ces faits les uns aux autres et permettant
de prévoir (dans les cas favorables) les événements futurs ». Russell, Science et Religion.

Tout d'abord la science c'est 'activité qui consiste a tenter d'observer la nature de la maniere la plus
précise possible. L'esprit scientifique consiste a accepter d'apprendre de la nature. Dans la science,
l'imagination ne disparait pas, elle se soumet aux faits naturels, a 1'expérience. Ainsi, lorsque Galilée construit
la premiére lunette astronomique, il fait avancer la science, puisqu'il permet une observation plus fine des
astres. La capacité a accepter de soumettre les idées de notre esprit aux faits que nous pouvons constater dans la
nature est ainsi ce qui distingue 1'esprit scientifique de 1'esprit dogmatique.

Mais l'esprit scientifique ne se contente pas de relever des faits: il s'appuie sur eux afin de formuler une
regle générale. Une fois que cette régle est créée il va la tester en faisant des expériences: si ces expériences
valident cette regle, cette regle finit par étre acceptée par la communauté des savants comme une loi
scientifique de la nature.

B) Pour connaitre, il faut a la fois bien penser et bien constater : Théorie et
expérience

Comment exactement se construit une loi scientifique ? Observons la maniere dont Galilée va arriver a proposer
une explication scientifique de la chute des corps:

1. Galilée observe le phénomene de la chute des corps. Mais il n'a pour l'instant qu'une loi tres générale et
imprécise: 'les corps semblent tomber d'eux-mémes vers le sol'.

2. Galilée va transformer la nature pour obtenir des fait plus précis. Il est ainsi 1'un des premiers
scientifiques a construire un laboratoire, c'est-a-dire justement un lieu ou 1'on transforme la nature afin
d'en obtenir des informations précises. Il construit ainsi de longs plans inclinés sur lesquels il fait rouler
de lourdes billes de bois. Et il mesure, metre apres metre, le temps qui s'écoule. Ces plans inclinés lui
permettent en fait de ralentir le phénomene de la chute des corps et ainsi de le rendre accessible a la
mesure, ou mathématisation.

Le laboratoire sert ainsi a transformer la nature en un phénomene mathématique, a transformer la simple
observation que tout le monde peut faire en expérience scientifique.

3. A partir de I'observation des faits, le scientifique va découvrir des régularités. Ainsi Galilée découvre-t-
il que le phénomene de chute des corps est en fait un phénoméne uniformément accéléré: lors de la
chute, la vitesse augmente de maniere réguliere.

4. A partir de 13, Galilée va rechercher la loi qui permet de comprendre comment se déroule exactement le
phénomene, la loi mathématique qui va rendre compte des mesures effectuées. ( v = %.GT?) C'est-a-dire
que la vitesse de la chute libre est égale a la moitié du produit du temps écoulé au carré et de la force
gravitationnelle.

Lorsque Galilée découvre cette loi, il découvre aussi que les mathématiques sont capables de nous aider
a mieux connatitre la nature.

C) le rapport complexe entre science et vérité

Nous sommes en fait en train de comprendre que l'activité scientifique consiste tout simplement a essayer
de décrire correctement les phénomeénes naturels. La science est donc une activité de perfectionnement du
langage courant. Des termes comme « soleil, ciel, marée, végétal, etc... », ont aujourd’hui, méme dans notre
langage quotidien, une toute autre définition qu'il y a 500 ans, parce que la science est passée par la. Et méme



une foule de nouveaux termes sont apparus (« ozone, gaz carbonique, molécule, lipides, glucides, protéines »)
qui viennent directement de l'activité scientifique.

Mais cela veut-il dire que la science nous permet de connaitre une fois pour toutes la vérité ? Repartons
de notre exemple : pouvons nous dire que Galilée, en découvrant la loi de la chute des corps a découvert « la
vérité » sur le fonctionnement de la chute des corps ? A-t-il réussi a établir une adéquation compléte et
définitive de notre esprit avec la réalité ?

Au premier abord, il semble bien que oui: lorsque Galilée va commencer a découvrir des lois
mathématiques qui rendent compte des phénoménes naturels, il ne comprendra pas pourquoi I'Eglise Catholique
I'accuse d'impiété et d'hérésie. Car il a tout au contraire l'impression que la physique moderne va nous
rapprocher de Dieu: ne nous montre-t-elle pas que la nature est ordonnée suivant des lois mathématiques. Pour
Galilée, c'est 1a la preuve que notre univers est la création d'un étre intelligent et la physique nous permet en fait
selon lui de connattre les lois que Dieu a utilisé pour construire notre univers. Il pense donc que la science est
bel et bien capable de dire la vérité, de comprendre exactement le fonctionnement de la nature.

C'est pour cela qu'il ne comprend pas 1'opposition de 'Eglise : sa théorie n'est-elle pas en train de dévoiler
la structure méme de I'univers ?

Et cependant cette conception de la science va étre abandonnée au début du XXéme siecle. En effet, avec
le développement de nouveaux instruments de mesure (mesure de la vitesse de la lumiere), les scientifiques se
sont rendus compte que les lois de Galilée ne sont pas valables pour tous les phénomeénes naturels. Autrement
dit, la théorie de Galilée sur la nature était meilleure que les théorie précédente, mais elle n'était pas absolument
vraie.

Qu'est-ce qui a changé exactement de Einstein a Galilée ? Tout simplement ceci: Galilée a tenté
d'observer la nature le plus précisément possible, en mesurant les phénomenes naturels. Mais ce qu'il ne
pouvait pas savoir, parce qu'il était le premier, le pionnier... c'est que ses capacités de mesure allaient bientot
étre dépassées. Autrement dit, le développement de la science dépend des appareils de mesure qu'elle utilise, de
ses outils techniques... et ces outils sont en constante évolution et nous donnent acces a de nouvelles mesures,
qui changent notre représentation de la nature.

Ainsi pour Einstein (XXeéme siecle) les théories scientifiques ne peuvent jamais étre certaines de leur
vérité. Je ne puis jamais étre sur que mes mesures me fournissent une base suffisante pour étre sur que je parle
adéquatement de la réalité ! Einstein affirme plus précisément que tout ce a quoi peut prétendre la science, c'est
de nous fournir les descriptions les plus exactes possibles des phénomeénes naturels. Une théorie scientifique est
scientifique parce qu'elle est celle qui décrit le mieux possible la réalité, mais sans aucune garantie que cette
description soit absolument exacte. En résumé, la science est bien la recherche de la vérité, mais elle n'est
jamais certaine d'étre arrivée au bout de sa recherche. Voici le texte d'Einstein :

« Les concepts physiques sont des créations libres de I'esprit humain et ne sont pas, comme on pourrait le
croire, uniquement déterminés par le monde extérieur. Dans I'effort que nous faisons pour comprendre le monde,
nous ressemblons quelque peu a I'homme qui essaie de comprendre le mécanisme d'une montre fermée. Il voit le
cadran et les aiguilles en mouvement, il entend le tic-tac, mais il n'a aucun moyen d'ouvrir le boitier. S'il est
ingénieux, il pourra se former quelque image du mécanisme, qu'il rendra responsable de tout ce qu'il observe, mais
il ne sera jamais sdr que son image soit la seule capable d'expliquer ses observations. Il ne sera jamais en état de
comparer son image avec le mécanisme réel, et il ne peut méme pas se représenter la possibilité d'une telle
comparaison ? Mais le chercheur croit certainement qu'a mesure que ses connaissances s'accroitront, son image
de la réalité deviendra de plus en plus simple et expliguera des domaines de plus en plus étendus de ses
impressions sensibles. »

Einstien et Infeld, L'évolution des idées en physique

Russell résume cela ainsi: depuis Einstein « la connaissance cesse d'étre un miroir mental de l'univers, pour devenir un
simple instrument a manipuler la matiére. »



Miroir mental de I'univers Simple instrument a manipuler la matieére.

(conception essentialiste de la vérité) (conception instrumentale, ou technique, de la vérité) A partir
Ici la science apparait comme le moyen pour I'homme de |du XX éme siecle, on se rend compte que nos lois dépendent
découvrir les lois exactes de la nature. de la puissance de nos instruments de mesure. Et cette

Les lois découvertes par le savant ne sont pas vues par lui | puissance est relative. Les théories scientifiques ne sont donc
comme des inventions humaines, mais bien comme des lois de | en fait que des interprétations de la nature, interprétations
la nature elle-méme. basées sur nos capacités de mesure. On doit donc s'attendre a
C'est ce que pensaient les scientifiques modernes (Galilée, | ce que les 'vérités scientifiques' d'aujourd’hui soient dépassées
Newton). demain. La science n'en reste pas moins la seule voie pour
Pour eux notre esprit est capable de saisir la vérité absolue, |'"homme d'avancer dans la connaissance de la nature, mais la
de construire un accord parfait entre notre esprit et le réel. vérité des lois scientifiques est toujours une vérité
« provisoire ». Russell parle lui de vérité technique en
référence a l'idée qu'elle dépend de nos techniques
d'observation.

REMARQUE : ne vous trompez pas, cela ne veut pas dire que toutes les théories se valent. Il y a bien une supériorité de
la science : la science c'est l'activité qui consiste a construire des théories qui soient capables de prendre en compte les
mesures que nous faisons de la réalité. La pointe de la science n'est jamais certaine d'avoir atteint la vérité... mais elle est
certaine d'avoir dépassé les théories antérieures.

4./ Science et religion

Cette partie est basée sur le premier chapitre du livre de B Russell, Science et Religion, que vous pouvez
trouver au CDI (moins de dix pages). Le livre expose tous les conflits qui ont opposé la religion a la science. Le
but de Russell est de montrer que la religion ne doit pas s'occuper des questions scientifiques parce qu'a chaque
fois qu'elle le fait, elle tombe dans le dogmatisme et 1'obscurantisme. Le livre de Russell n'est cependant pas
une attaque contre toute la religion mais seulement contre sa prétention a expliquer les phénomeénes naturels.

A) la dynamique dogmatique de la religion
Il ne faut pas confondre les dogmes et la prescription morale:

* les prescriptions morales décrivent ce que I'homme doit faire pour se rendre agréable a Dieu. Cela
renvoie a ce que Russell appelle, dans sa définition de la religion, le « code de morale ».

* mais la religion est aussi basée sur un « credo » c'est-a-dire un ensemble de croyances, d'affirmations
sur la réalité qui sont tenues pour vraies par les fideles. Une croyance devient un dogme lorsque
l'autorité religieuse affirme que ces croyances doivent étre tenues pour absolument vraies et ne peuvent
donc pas étre remises en cause. La puissance du dogme vient donc non pas d'abord d'une réflexion sur la
réalité, mais d'une décision de I'autorité religieuse.

Il ne faut pas condamner trop vite I'obscurantisme religieux: il est important, avant de condamner, de
comprendre comment il est apparu dans I'histoire humaine. Le catholicisme et l'islam sont devenus dogmatiques
a partir du moment ou ils se sont étendus: il fallait coordonner I'action et la pensée de millions d'individus. Telle
a été la premiere fonction du dogmatisme. Il a permis de réunir tous les fidéles autour d'un ensemble de
pratiques et de croyances communes. Nous retrouvons ici 1'idée qu'a la base de la religion il y a une dynamique
d'unification sociale.

Mais cette dynamique d'unification est aussi une dynamique d'uniformisation, qui va déboucher sur des effets pervers, au
nombre desquels I'apparition d'une caste religieuse qui va prendre gofit a I'exercice du pouvoir, le clergé.

B) pourquoi la science est-elle entrée en conflit avec la religion ?
Pour une premiére raison: les scientifiques n'abordent pas la question de la vérité de la méme maniére que les religieux.

— Alors que les religieux partent du credo et du Livre sacré, (vérité révélée)

8




— Le scientifique commence par I'aveu de son ignorance et se tourne vers 1'observation de la nature. Mais une telle
orientation est déja une mise en cause directe de I'autorité du Livre: le scientifique prétend ne pas avoir besoin de
partir du Livre Sacré pour rechercher I'explication du fonctionnement de la nature; il souhaite partir de ce qu'on
pourrait appeler, comme Galilée, « le grand livre de la nature ». Ceci aboutit a deux maniéres tres différentes
d'interpréter la réalité :

Démarche dogmatique de la religion Démarche scientifique
1. La base de départ est la révélation divine. Elle 1. Le point de départ est I'expérience, les « faits particuliers ».
est vue comme une base absolument stable et certaine. Donc puisque la base de la science dépend de nos moyens
2. A partir de 1a les autres vérités sont obtenues d'observation, il s'agit d'une base instable.

par déduction logique.
3. Le but ultime de la science est alors de
construire une vision du monde unifiée et parfaitement

2. A partir de cette base, le savant tente de formuler des régles
générales qui ne sont que des hypothéses.

cohérente. 3. On teste ces hypotheses en faisant de nouvelles expériences.
L'homme de connaissance, dans cette démarche est donc Si les tests confirment I'hypothése elle devient une théorie
le théologien: celui qui a une connaissance trés précise scientifique, elle est validée.

des Ecritures, auxquelles il applique son intelligence, sa

Ainsi I'homme de connaissance est-il le scientifique, celui dont la
connaissance commence et finit avec l'expérience qu'il fait des
phénomenes naturels.

raison.

Les Eglises (musulmanes, juives, chrétiennes), ont eu beaucoup de mal & accepter la méthode
scientifique, parce que celle-ci affirme ceci: les Ecritures ne constituent pas une source d'information fiable
pour ce qui est de I'étude des phénomenes naturels.

C) La science est-elle nécessairement ennemie de la religion ?

Les quatre siécles qui se sont écoulés ont été une dure épreuve pour les religions: elles ont du accepté
d'abandonner la connaissance de la nature a la science. Elles ont dii accepter que — sur ce point tres précis —
elles-mémes n'avaient fourni que des mythes tres imprécis, parfois tres riches de symboles, mais tout de méme
imprécis, sur lesquels on ne peut construire de connaissance certaine. Elles ont d{i reconnaitre que pendant des
siecles elles avaient paralysé la réflexion humaine sur la nature en l'enfermant dans le dogmatisme. Elles ont di
accepter que leurs Livres Saints n'étaient pas de bons traités de physique, de chimie, de biologie.

Mais cela les a amenées aussi a prendre conscience de leur destination essentielle: la régulation de
I'homme par lui-méme. En ce sens la croyance en un Dieu d'amour, de justice, de paix, tourné vers les hommes
et qui leur demande d'entrer sur la voie de I'autorégulation et de la constitution d'une communauté universelle
n'est absolument pas mise en cause par les progres de la science. Russell le dit clairement: « dans la mesure ot
la religion consiste en un état d'esprit, et non en un ensemble de croyances sur la nature, la science ne peut
l'atteindre ». La fonction principale de la religion n'est pas remise en cause par la science: réguler le
comportement humain.

Conclusion

Au XIXeéme siecle, un philosophe francais, Auguste Comte, a tenté de résumer l'histoire de la
connaissance humaine de la nature. Pour Comte, I'humanité est passée par trois grands stades:

1. 1'état théologique: c'est ce temps de l'histoire humaine, le plus long (150 000 ans) au cours duquel
I'homme a cru que le fonctionnement de la nature s'expliquait par l'existence d'étres transcendants, ou
d'esprits immanents a la nature. (age mythologique de I'humanité). Cela renvoie a ce que nous avons
appelé I'age primitif. L'homme interprete la nature en fonction des cadres, des concepts de sa culture,
mais il ne s'en rend pas compte. Il ne voit pas que c'est sa propre imagination qui I'améne a se
représenter la nature comme un monde d'esprits. Il interprete la réalité, mais il ne le sais pas.




2. l'état métaphysique: vers la fin du Moyen Age, a I'époque de la Renaissance (donc il y a 500 ans),
I'étre humain découvre le pouvoir de sa raison (cette découverte avait déja été faite par les Grecs dans
I'Antiquité puis oubliée jusqu'a la Renaissance). Avec cette découverte du pouvoir de la raison, I'étre
humain commence a comprendre qu'il existe une différence nette entre croire et savoir. Mais il pense
aussi qu'il peut arriver a la connaissance absolue par le seul pouvoir de son esprit.

3. L'état positif: pour Comte la connaissance humaine de la nature ne se développe qu'a partir du moment
ou 'homme comprend que sa connaissance de la nature doit commencer par l'expérience, que sa
raison ne sera capable de trouver les lois de la nature qu'en partant de l'expérience. Comte appelle cet
état |'état positif: c'est le moment ou 1'étre humain renonce a atteindre une connaissance totale, absolue
de la nature.

La force de la science moderne, de 1'état positif, c'est qu'avec elle, I'intelligence humaine se développe en
s'appuyant sur les découvertes que I'homme fait dans la nature. Mais cela veut dire aussi que nos sciences ne
sont pas une explication compléete et définitive de la nature, mais une description du fonctionnement de la
nature, description dont la précision dépend de nos moyens d'observation. « Dans I'état positif, l'esprit humain,
reconnaissant l'impossibilité d'obtenir des notions absolues, renonce a chercher l'origine et la destination de
l'univers, et a connaitre les causes intimes des phénomenes pour s'attacher a découvrir par l'usage bien
combiné du raisonnement et de l'observation, leurs lois effectives, c'est-a-dire leurs relations invariables de
succession et de similitude. » COMTE.

Terminons cette conclusion en revenant, de maniére plus générale, sur notre rapport a la réalité : si nous voyons
la réalité, c'est avant tout parce que nous projetons dans la nature les concepts que notre culture nous a transmis.
Toute perception est une interprétation. Le role de la pensée scientifique est alors d'affiner, voire de
transformer nos concepts, et ainsi de faire évoluer notre pensée pour que celle-ci soit de plus en plus proche du
réel. Cette dynamique, c'est celle de 1'effort rationnel, c'est la marche de la raison humaine qui essaie, peu a
peu, de comprendre la réalité dans laquelle elle se trouve. C'est pour cela que I'activité scientifique est
profondément liée au théme de la liberté : I'une des plus grandes aliénations dont peut étre victime 1'étre
humain, c'est de laisser sa pensée s'enfermer dans des cadres, un systéme de pensée qu'on lui impose. C'est
exactement ce qu'il se passe a l'intérieur d'un Etat totalitaire : dans ce cas, (nazisme, communisme soviétique),
une seule et méme maniere de penser et de voir le monde est imposée a tous. Mais elle ne vient pas de la raison
humaine, elle vient de la volonté des dirigeants, et de leur imagination (par exemple le délire d'Hitler sur la race
aryenne).

Face a de telles dynamiques, la science joue un role essentiel parce qu'elle nous permet de faire la distinction
entre pensée rigoureuse, et saine, et pensée délirante... et dangereuse. Attention, cependant. La pensée délirante
n'est pas nécessairement mauvaise. (voyez le cours sur l'art). Elle le devient a partir du moment ou ce délire est
imposé aux autres.

10



	Cours 8 : pouvons-nous connaître la vérité ?
	Introduction
	1./ Nous voyons la réalité ? Non, nous jugeons de la réalité et nous nous construisons notre vision du monde = l’interprétation.
	2./ que signifie la distinction entre raison et croyance ?

	3./ Qu'est-ce que la science ?
	A) définition de la science
	B) Pour connaître, il faut à la fois bien penser et bien constater : Théorie et expérience
	C) le rapport complexe entre science et vérité

	4./ Science et religion
	A) la dynamique dogmatique de la religion
	B) pourquoi la science est-elle entrée en conflit avec la religion ?
	C) La science est-elle nécessairement ennemie de la religion ?

	Conclusion

