
Cours 1 : pourquoi enseigne-t-on la philosophie dans la 
République Française ?

Notions abordées dans ce cours : la nature / la conscience / la culture / le langage / la raison / la
liberté / l’État / la vérité (en rouge les notions qui ont été définies dans ce cours)

distinctions conceptuelles : médiat / immédiat ; absolu / relatif ; origine / fondement ; contingent /
nécessaire ; croire / savoir ; en acte/ en puissance (en vert les concepts qui ont fait l’objet d’une
définition précise)

Tout ce premier cours commence par une interrogation générale qui devrait être celle de
tout être humain qu’on a placé à l’école depuis un certain temps : pourquoi on m’enseigne ce que
l’on m’enseigne ? 

Le cours de philosophie se prête particulièrement à cette interrogation, car il s’agit d’une
matière nouvelle pour la plupart d’entre vous. Nous allons y répondre dans ce cours, mais en
faisant un petit détour par une présentation générale de ce qu’est un être humain, de la spécificité
de notre espèce dans la nature. On découvrira ainsi que
- l’être humain n’est pas un animal comme les autres, car il est doué de la parole, une aptitude qui
l’amène à développer une nouvelle dimension de la conscience : la conscience symbolique.
- dès lors il ne vit plus seulement à l’intérieur d’une nature qui s’impose à lui, mais à l’intérieur
d’un monde qu’il met lui-même en forme.
- cependant cette activité d’édification du monde humain n’est pas une activité dont chaque être
humain a conscience individuellement.  Le monde qui est  le  sien,  l’être  humain le  reçoit  d’une
culture, d’une tradition qui s’impose à lui.
- la philosophie est née à partir du moment ou un être humain s’est mis à questionner le sens et les
valeurs de la culture dans laquelle il avait jusque là vécu sans recul. La conscience symbolique
humaine a, à ce moment là, commencé à prendre conscience d’elle-même.
- mais cela ne s’est pas déroulé sans heurt. « malheur à qui par le scandale arrive ». L’exemple de
Socrate nous montrera que cette libération de la pensée individuelle est source de conflits.
- La république française est l’un des fruits de cette évolution de la pensée humaine : dans notre
pays, vous êtes appelés non pas d’abord à incarner un modèle social prédéfini par les générations
anciennes, mais à participer à un jeu politique général dans lequel toutes les personnes majeures
de ce pays doivent définir

- ensemble le cadre général qu’elles veulent donner à leur vie commune
- individuellement l’orientation qu’elles veulent donner à leur existence 
particulière.

Ainsi,  cette année de philosophie en terminale n’est pas d’abord une introduction aux grandes
pensées philosophiques. C’est avant tout une initiation à la puissance et la profondeur de votre
faculté de pensée, à votre nature d’être pensant. 

Voilà pour le résumé du chemin que nous parcourrons dans cette introduction. 

1.  / Le propre de l’homme     : la conscience symbolique     

A) Les animaux parlent-ils ?

TXT     : Descartes Lettre au Marquis de Newcastle  
Le texte de Descartes nous invite à réfléchir  sur la spécificité de l’être humain dans la

nature.  Cette spécificité est  simple à définir selon lui :  nous pensons, alors que les animaux ne



pensent pas. La preuve ? Les signes que nous émettons par la bouche ou par les gestes (sourds et
muets)  portent  une  signification  sans  commune  mesure  avec  celle  de  la  communication  que
certains animaux peuvent avoir entre eux : alors que ceux-ci se contentent toujours d’exprimer un
état de leur  corps  (ce que Descartes appelle « les passions ») les êtres humains, par leurs paroles
sont capable de transmettre des messages dont le sens peut être totalement détaché du corps. Ainsi
dire
- « Louis XIV a construit le château qui se situe à Versailles, dans le Sud de la région parisienne »
- « la somme de 4 et de 5 est 9, et ce nombre 9 est le carré du nombre 3.

c’est prononcer des phrases qui n’ont strictement aucun rapport avec notre corps biologique
et sa situation présente. L’objet « Louis XIV » fait référence à un temps qui n’a pas de sens pour ma
vie biologique. « Versailles » renvoie à un ailleurs si éloigné du corps qu’il n’a aucune valeur pour
lui.  Quant  aux mathématiques du deuxième exemple,  elles énoncent un langage abstrait  qui  ne
décrit aucune réalité de la nature. (avez vous déjà croisé un carré, ou une racine carrée?). 

Au contraire, la communication animale est beaucoup moins étrange. Elle s’ancre toujours
dans une situation biologique, s’inscrit ici et maintenant dans un corps et ses besoins. L’exemple du
langage  des  abeilles  étudiées  par  Karl  Von  Frisch  le  montre  clairement.  Voilà  des  animaux
minuscules capables d’échanger des informations d’une précision remarquable : en décrivant dans
la ruche des 8 inclinés dans une certaine direction tout en faisant vrombir ses ailes avec un certain
degré d’intensité, l’ouvrière exploratrice fait passer à ses congénères le message suivant : « il y a
dans telle direction une source de nourriture dont voici mon estimation de la quantité ». Que de si
minuscules  êtres  soient  capables  d’une  telle  capacité  de  communication  ne  laisse  pas  de  nous
étonner. Et cependant, même dans ce cas l’animal, si précis qu’il soit, ne communique jamais qu’à
propos de la situation naturelle, et de la survie biologique. 

B) la dimension symbolique de la conscience humaine

TXT de Waal - cognition animale
Descartes a-t-il pour autant raison d’affirmer que l’animal ne pense pas, qu’il n’est qu’une

machine  biologique,  que  tout  son  comportement  est  mécanique,  instinctif ?  Les  progrès  de  la
science apportent une réponse précise à ces questions. Il est en réalité impossible d’affirmer que les
animaux sont privés de conscience. Au contraire on constate que certains animaux sont clairement
capables  d’intelligence.  Ainsi  le  corbeau  de  nouvelle  Calédonie  est-il  capable  de  résoudre  des
problèmes dans sa recherche de nourriture, le Chimpanzé a une intelligence sociale qui lui permet
de  construire  des  stratégies  grâce  auquel,  dominé,  il  peut  échapper  en  partie  à  la  pression
qu’exercent sur lui les congénères d’un rang supérieur. 

Donc distinguer l’humain comme seul être pensant est incorrect et caricatural. Mais même
un primatologue comme Franz de Waal reconnaît  que l’être humain a bien une spécificité,  une
caractérisitque unique, qu’on ne retrouve chez aucune autre espèce animale : la parole, ou capacité
d’utiliser un langage symbolique, une langue. 

On peut donc distinguer chez les êtres vivants, trois niveaux de  CONSCIENCE dont le
dernier n’appartient qu’aux être humains : 

1. La  conscience  sensible  et  sensitive :  capacité  d’un  corps  biologique  à  recevoir  des
informations du milieu extérieur, à traiter ces informations et à y réagir. 

2. la conscience réfléchie : capacité d’un traitement plus complexe de l’information reçue. En
effet lorsqu’il n’a que la conscience sensible, l’animal réagit selon un schéma préétabli par
sa nature (l’instinct). Avec la réflexion, l’animal devient capable d’invention, il peut mettre
au point des stratégies et solutions nouvelles. 

3. la conscience symbolique. Le propre de l’homme c’est le LANGAGE. 
La  conscience  symbolique  est  la  capacité  de  manipuler  non  plus  seulement  des  informations
sensibles, mais des informations symboliques. De quoi s’agit-il ? De tous les mots qui composent



n’importe quelle langue humaine par exemple. Ainsi « arbre », « bois », « fruit », quoiqu’ils nous
semblent au premier abord faire signe vers des réalités concrètes, sont en fait des signes abstraits,
généraux. Mais la symbolisation ne s’arrête pas à la généralisation. Elle est aussi la capacité de
penser au-delà du champ strictement biologique. 
- en s’ouvrant au passé et au futur (« distensio animi » - Augustin -, déploiement de l’âme, l’esprit
est capable de s’ouvrir au passé et au futur).
-  en  ayant  pour  objet  de  pensée  des  êtres  non  naturels  (par  exemple  « Dieu »,  « l’Etat »,  la
« frontière », la « justice »).

corps / esprit ; nécessité / contingence / possibilité
Un être vivant doué de conscience symbolique est un être qui ne vit plus seulement la vie du corps,
mais s’ouvre à  une autre  dimension de l’existence,  dimension inconnue des autres animaux,  la
dimension de l’esprit. La vie du corps est dominée par la pression des nécessités naturelles. La vie
ne peut pas être autrement qu’elle est, la marge d’adaptation de l’animal est réelle, mais elle est
étroite. L’être humain, au contraire, du fait de l’ouverture de la conscience symbolique, est ouvert
au champ des possibles. C’est la créativité de l’esprit qui ouvre ce champ. 

La nécessité définit pour être le fait de ne pas pouvoir être autrement qu’il est parce qu’il
est nécessairement déterminé par des causes qui le précède. 

La  contingence  est le fait qu’une chose arrive de façon non déterminée, fortuite. Il était
possible qu’elle n’arrive pas. 

conclusion : tableau récapitulatif – puissance du LANGAGE

TXT Benvéniste - langage humain et communication des abeilles

Certes, les animaux communiquent... … mais seuls les hommes parlent. 

L’animal a pour toute expérience du  réel celle
de son milieu naturel. La nature hors de lui se
présente  comme  un  lieu  dans  lequel  satisfaire
ses besoins et se garantir contre les dangers. 
Les sons et signaux visuels sont tous, toujours,
en  rapport  avec  ce  qui  se  déroule  ici  et
maintenant, et ils pointent toujours en direction
d’un besoin du corps.

c’est ce qu’on appelle la conscience immédiate.

Bien  sur  beaucoup  d’animaux  sont  capables,
tout de même, de prendre le temps de réfléchir à
des  problèmes,  et  de  les  résoudre.  Mais  leur
conscience  réfléchie  n’en  reste  pas  moins
prisonnière  de  ce  qu’il  se  passe  ici  et
maintenant. 
c’est à dire que...

L’être  humain,  en  utilisant  des  mots   et  en
faisant  des  phrases,  dépasse  pour  toujours  les
limites de ce qui se déroule  ici et maintenant.
En  s’appuyant  sur  les  mots,  la  pensée
s’affranchit  des  limites  naturelles,  et  devient
capable  d’une  dilatation  prodigieuse  qui  lui
permet de se construire une  représentation du
monde. 

L’être humain est le seul animal qui a atteint le
niveau de la  conscience symbolique :  si  notre
pensée est si riche, si ouverte, si profonde, c’est
grâce à cette faculté de symboliser. 

En l’animal, c’est toujours un corps qui
communique...

… alors que par la parole l’humain manifeste,
au-delà du corps, « la spiritualité de leur âme »
(Rousseau)

1) cette communication est limitée au milieu 
extérieur
Chez l'animal la communication se fait sur ce 

1) la parole s’occupe de penser le monde
chez l'humain la conscience n'est plus 
directement sous la dépendance de la sensibilité.



que le corps ressent. Tous les cris et les gestes 
renvoie à la vie du corps. Le réel n’est donc 
aperçu que dans son immédiateté. 

2) Cette communication est motivée par l’état du
milieu intérieur.
l’animal communique en fonction de ce qu’il 
ressent dans le moment présent. Il est incapable 
de manifester sa volonté hors du cadre strict de 
ce qu’il se passe ici et maintenant. 

Conclusion : la conscience n’est ici qu'un moyen
d'agir et de répondre aux nécessités du milieu 
intérieur, elle est donc, comme le dit Nietzsche, 
un instrument, une adaptation développée par le 
corps pour des raisons de meilleure survie.

CCL La volonté de l’animal c’est la volonté du 
corps. 

Elle  s’autonomise  et  pense… toute  seule.  Car
elle ne pense plus seulement au milieu extérieur
qui environne le corps, mais dépasse cette limite
pour  penser  le  monde.  Le  début  et  la  fin  de
l’espace et du temps. Nous sommes habités par
l’infini

2) Par ailleurs, la volonté de l’être humain n’est 
plus dépendante du seul corps biologique. 
Un être humain peut décider de mourir… pour 
des idées. 
Donc si je ne suis plus seulement mon corps, 
l’homme s’ouvre à la question 

qui suis-je ? 

CCL : la volonté d’un être humain est une 
volonté affranchie des limites du corps. 

2./ Les pouvoirs de la parole humaine

A) Un pouvoir qui échappe à l’individu

1- l’institution imaginaire de la société

TXT Castoriadis - puissance instituante du langage humain

TXT : Clastres, l’éclipse de Lune pour les Guayakis, Chronique des Indiens Guayakis

Nous entrons ici dans le détail de la façon dont la conscience symbolique humaine se déploie. Notre
univers symbolique se constitue suivant 3 lignes de développement : 

1. les représentations : rien de ce que je crois voir immédiatement ne se présente simplement
à moi. Tout ce que je crois voir avec les yeux du corps, je le vois avec les yeux de l’esprit. 

Prenons un exemple: celui de l’éclipse de Lune. Nous croyons voir la Terre s’interposant entre la
lune et le soleil. Or tout ce que nos yeux enregistrent c’est une disparition inhabituelle de l’astre.
Son explication est en fait une interprétation, une construction mentale invisible pour nos yeux, qui
existe non parce qu’elle est vue, mais parce qu’elle est pensée. Ainsi les Guayakis sont terrifiés par
l’éclipse parce qu’ils sont persuadés d’y voir l’attaque d’un démon cosmique, le « grand jaguar
bleu ».  De même nous, nous sommes persuadés qu’il y a là une simple conjonction d’astres. De
même ? Et bien oui, il y a un point commun. Comme les Guayakis nous serions bien incapables à
titre individuel de rendre raison de notre interprétation. Nous croyons qu’elle est vraie parce que
nous nous fions  à ce que nous ont dit nos ainés. 

2. Les  valeurs : qu’est-ce qui est bien ou mal, qu’est-ce qui est juste ou injuste ? Voilà des
termes inconnus dans la nature. Le mouvement du gorille qui écrase la tête d’un petit en le
projetant contre une pierre n’est ni juste ni injuste, il est une impulsion de sa nature contre
laquelle il ne peut rien. L’être humain seul est capable d’interroger le sens de ses actions, de
passer ses actions au crible de l’autorisé, permis et de l’interdit, prohibé. 

3. les affects : ainsi alors que tous les hommes sont faits de la même nature, il y a autant de
types humains qu’il y a de cultures humaines. Notre humanité ne varie pas par nature, mais
par la médiation symbolique de la culture. Les émotions et sentiments qui nous parcourent
s’éveillent et se déploient non pas de façon naturelle, mais en fonction d’un cadre culturel



donné. Le rapport au courage, à la foi, à l’amour, est radicalement différent suivant que vous
êtes un Guayakis, un Spartiate de l’Antiquité, ou un(e) jeune réunionnais(e). 

En conclusion  notre  réalité  est  fondamentalement  une  construction imaginaire.  Elle  n’est  pas
immédiatement réelle. Elle est une production mentale que nous déclarons réelle parce que nous
l’instituons comme telle. 

2- l’exemple de la distinction entre hommes et femmes chez les Baruyas

TXT Godelier - l'exemple de la culture Baruya

L’une des  meilleurs  manières  de démontrer  que notre  rapport  au réel  n’est  pas  immédiat  mais
médiatisé  par  des  représentations,  valeurs,  et  affects  socialement  déterminés  est  de  continuer  à
prendre des exemples ethnologiques éloignés de notre propre culture,  et qui, par leur apparente
bizarrie, nous permettrons de prendre conscience de l’étrangeté de notre propre rapport au monde. 

Analyse de cette distinction. On voit bien comment l’imaginaire constitue le réel dans la 
conscience symbolique humaine. 

Absolu / relatif
Cet exemple nous permet de découvrir que lorsqu’on vit dans une société gouvernée par les

traditions ancestrales on est incapable d’avoir conscience que ce que l’on pense, notre conception 
du vrai, du juste, du bien et du beau, est relative à notre groupe social. On a au contraire tendance à 
penser que ce que l’on pense est absolument vrai. Cette tendance à ériger les valeurs et croyance de
son groupe social en absolu culmine dans l’ethnocentrisme : tendance à percevoir son groupe social 
comme le sommet de l’humanité et les humains qui le composent comme les seuls êtres humains 
véritables. Il peut prendre la forme de la xénophobie, du racisme, du machisme, etc. 

3- qu’est-ce que la   CULTURE  

La culture définit donc l’ensemble des traditions transmises de générations en générations. Nous
recevons  de  nos  parents  deux  transmissions :  une  hérédité  biologique,  contenue  dans  le
spermatozoide et l’ovule, et un héritage culturel, qui passera en nous par l’intermédiaire des signes
que  nos  parents  et  notre  entourage  produiront.  La  culture  renvoie  donc  à  l’ensemble  de  nos
croyances, connaissances, techniques, usages, rites, mœurs. 

Par la culture,  notre conscience symbolique se structure et  devient  capable d’une triple
activité de représentation : je me représente ce que je suis, je me représente ce que sont les autres, et
je me représente ce qu’est le monde. Cette notion de monde est tout à fait essentielle. 

Médiation / immédiateté
On peut donc dire que l’être humain sort de l’immédiateté naturelle. Son rapport au réel n’est plus
simple,  immédiat,  incarné  dans  un  corps  biologique  qui  ne  doit  penser  qu’à  sa  survie.  Il  est
maintenant médiatisé, passé au filtre d’une culture qui l’organise et l’approfondit. 

B) la révolution socratique ou la libération de la parole individuelle

Dès lors une nouvelle question se pose : celle de la  liberté. En effet il y a chez tout être
humain un paradoxe : je ne suis plus, moi l’humain, un simple être naturel voué à une existence déjà
toute tracée par mon patrimoine génétique. Je suis en ce sens un esprit libre. Mais dans le même
temps,  cet  esprit  ne  se  développe  que  par  la  médiation  d’une  culture  qui  m’impose  une
préconception générale et très précise des représentations, des valeurs et des affects. 

L’un  des hommes qui a marqué l’histoire humaine en dévoilant ce paradoxe est Socrate 
l’athénien. 

TXT OEUVRE SUIVIE, Platon, Apologie de Socrate



1- résumé de l’histoire du procès de socrate

Ici vous avez à faire une première lecture de l’oeuvre que nous allons étudier cette année, et sur 
laquelle nous allons revenir : l’Apologie de Socrate écrite par Platon, dont voici une version audio 
que vous avez eu une semaine pour écouter en entier (1h15).  

Comme vous avez eu à faire ce travail, vous ne trouverez pas ce résumé dans ce cours, mais
en correction, dans un autre document. 

2 – la révolution socratique, une étape clé de l’histoire de l’humanité

Avec  Socrate  apparaît,  à  l’intérieur  d’Athènes,  un  nouvel  usage  de  la  parole,  que
Castoriadis  appelle  l’autonomie  de  la  pensée.  Dans  la  dynamique  culturelle  traditionnelle,  la
pensée est hétéronome. Ça pense en moi, ça régule en moi, mais ce n’est pas moi qui pense, pas
moi qui m’occupe de la définition des règles). Socrate veut au contraire apprendre à penser par lui-
même, il veut que sa conscience symbolique accède à l’autonomie   = la prise de conscience de
l’être humain qu’il est lui même esprit structurant, que cet esprit ne vient pas du fond des ages, mais
est agissant en lui. Mais comment faire cela ? 

Croire / savoir  et l’idée d’analyse 

- d’abord par un processus de questionnement et d’analyse de nos propres pensées par  lequel on
va se demander si nos pensées sont fondées en raison ou pas. « Je ne sais qu’une chose, c’est que
je ne sais rien ». cette parole de Socrate signifie non pas que Socrate est un ignorant imbécile, mais
que Socrate a été capable de s’interroger sur ses pensées, ses jugements et de se demander si ces
jugements sont bien du savoir ou relèvent en fait seulement de croyances. 

Socrate, en déambulant dans les rues d’Athènes et en interpellant ses concitoyens ne vient
donc pas d’abord leur faire la leçon, et leur dire où est le savoir. Il n’est pas d’abord un professeur, il
est  avant tout  un initiateur.  Il  se dit  lui  même « accoucheur ».  Il  ne fait  pas naître le corps de
l’homme, comme sa mère, qui  était sage femme. Il veut faire naître l’homme en esprit, c’est-à-dire
l’amener à prendre conscience qu’il est un animal pensant, et que cette pensée ne doit ps rester
hétéronome,  déterminée  par  la  culture,  la  tradition,  l’héritage  reçu,  mais  devenir  autonome,  en
apprenant à penser par lui-même. C’est le sens du nom donné à la méthode de dialogue de Socrate,
la maïeutique.

absolu / relatif
 origine / fondement

Il veut donc initier l’homme à la dimension rationnelle de son propre esprit. La RAISON
est selon lui la forme la plus haute de la pensée. Raisonner c’est chercher à fonder nos pensées sur
une construction logique solide, et non pas sur une  origine que nous avons reçue sans l’interroger.
Puisque le monde est en fait une construction symbolique, alors, nous dit Socrate, construisons le
tous ensemble en apprenant l’art de la construction  symbolique, l’art du raisonnement. En ce sens
on peut dire de Socrate qu’il est le père de la science, comme effort de connaissance. 

Socrate a dû subir les foudres de sa Cité, il a été accusé, jugé, et condamné à mort pour
avoir voulu pervertir la jeunesse et remettre en cause les Dieux. Est-ce injuste ? La question se pose,
bien entendu, mais du point de vue des Athéniens, il n’était pas acceptable que cet homme remette
en question et donc relativise ce qui pour eux relevait de l’absolu. 

C) la liberté humaine
Contingence / possibilité / nécessité

acte / puissance

La nature d’un être, nous dit Aristote, c’est ce qu’il est essentiellement, et le mouvement
vital de cet être le pousse de l’intérieur à se développer, à actualiser cette essence qu’il contient en
lui. Ainsi le grain de letchi n’est un pied de letchi qu’en puissance, et au fur à mesure qu’il croit,
que ses radicelles deviennent des racines, que son tronc se fortifie et monte à l’assaut du ciel, il



actualise cette puissance. Mais ce mouvement interne, cette nature est chez l’animal soumis à une
très puissante nécessité. La nécessité domine la vie du lion ou de l’antilope, parce que leur être est
prédéfini dans une nature qui s’impose à eux. 

Quelle différence chez l’être humain ! Certes, notre corps, lui aussi est soumis à la même
nécessité naturelle. La couleur de mes yeux, le fonctionnement de mes organes, toute la croissance
de mon corps depuis l’état foetal jusqu’à la vie adulte est puissamment dominé par la nécessité.
Mais l’être de l’homme ne se limite pas à cette dimension biologique. Nous sommes aussi esprit,
conscience symbolique, et sur ce plan, nous ne sommes plus soumis à la nécessité mais ouverts au
champ des possibles, parce que notre développement symbolique dépend de choix humains, il est
donc contingent.

La  nature  a  voulu  que  l’homme  tire  entièrement  de  lui-même tout  ce  qui  dépasse
l’agencement  mécanique  de  son  existence  animale,  et  qu’il  ne  participe  à  aucune
félicité ou perfection que celle qu’il s’est crée, indépendamment de l’instinct, par sa
propre raison »

Kant, Idée d’une histoire universelle

On   peut donc dire que par nature l’être humain est confronté  l’idée de la  liberté.  La
liberté humaine apparaît comme la capacité à assumer notre nature non pas seulement d’animal
doué de conscience symbolique, mais d’animal  doué de raison, capable de se déterminer par lui-
même à penser et à choisir.

Espèce / Individu / singularité
Nous pouvons récapituler tout cela dans les mots de Spinoza : 

 « Tout être s’efforce, autant qu’il est en son être, de persévérer dans son être ».
Mais alors que l’effort de l’animal est engagé dans une direction nécessaire, à laquelle il ne peut
déroger parce que son être individuel est fixé par la nature de son espèce, l’être humain, lui, est
confronté à son être comme à une question, un vide, qu’il doit remplir par l’exercice de sa pensée et
sa faculté de choisir. L’être humain, seul, est voué à la singularité.



3./ la République, le lieu d’actualisation de la nature rationnelle de
l’être humain

A) L’homme est un animal politique 

1- qu’est-ce que la politique     ?  

TXT Aristote - nature politique de l'être humain 

Nous avons vu dans les deux premières partie que la liberté humaine c’est notre capacité,
mais aussi notre responsabilité de devoir définir par nous même nos valeurs. L’être de l’homme
n’est plus simplement naturel car c’est à nous que revient d’identifier ce qui est juste et ce qui est
injuste, l’humain et l’inhumain, le permis et le défendu, le bien et le mal. Autrement dit, le chemin,
pour nous, n’est pas tracé, la direction n’est pas inscrite. Voilà notre grand pouvoir. 

2- il est où le bonheur, il est où ?

Tableau récapitulatif, acte et puissance, 

dans lequel on intègre les 3 questions de Kant 

La  politique,  c’est  tout  simplement  le  champ  dans  lequel  s’exerce  ce  pouvoir  de
détermination  de  la  bonne voie.  La  vie  politique,  c’est  cette  dimension de  la  vie  sociale  dans
laquelle les hommes doivent définir ensemble les principes et les fins de notre action. 

Cause / fin

La causalité est enchaînement nécessaire de causes et d’effets, par lequel le passé détermine
l’avenir. Or la liberté humaine est capacité de se déterminer en choisissant des  fins, des  buts  à
poursuivre. Le futur devient donc l’objet d’un choix. C’est là toute la différence entre vie sociale et
vie politique. Chez les autres animaux sociaux, la finalité est fixée par la nature alors que chez l’être
humain la finalité doit être l’objet d’une élaboration et d’un choix. 

2- la recherche commune du bonheur

TXT : Arisote, Politiques
Hannah Arendt. La crise de la culture

Thucydide, Discours de Périclès
Le bonheur, définition 

la bonne heure

la satisfaction complète et durable par opposition au simple plaisir. 

En ce sens l’être humain est un être de devoir, car comme le sens de notre vie n’est pas fixé
de toute nécessité par la nature, comme nous sommes ouverts au champ des possibles, nous sommes
confrontés à la question « que dois-je faire ? ».  si la vie humaine est difficile à vivre, si elle passe
par des crises, c’est parce que l’être humain n’est pas conduit par la bride par sa nature. Tout être
humain est parcouru par trois grandes questions que l’on peut rapprocher de l’idée du passage de
l’acte à la puissance. 

Ce que je suis en puissance : ma nature, devient chez l’homme une question : « qui suis-je ? »
Mon effort  pour  m’actualiser,  me  réaliser,  devient  chez  l’homme  une  question :  « que  dois-je
faire ? »
Mon actualisation finale elle même est une question :  « que m’est-il permis d’espérer ? ». 

La vie politique selon Aristote consiste à devoir établir par la réflexion commune, le 
dialogue, le débat public, les moyens et des fins de notre réalisation. C’est le sens de l’idée de 



République. Une république est un Etat gouverné par des lois qui sont instituées par les humains 
pour permettre au mieux leur réalisation. L’idée de République repose donc sur le principe 
fondamental de la reconnaissance des sujets de droits, ou reconnaissance des égaux. Une république
est une société organisée par des lois instituées et obéissant à un principe d’égalité de tous devant la 
loi, parce que chacun est reconnu comme sujet de droit. 

PHILIA= accès de tous au débat public,  reconnaissance de l’intersubjectivité et de notre valeur
mutuelle. 

Les finalités communes doivent être l’objet d’une délibération publique et d’un choix commun. 

B) l’envers de la République

À l’occasion de cette sous-partie nous avons présenté la méthode de l’explication de texte (cliquez
pour être renvoyé à l’exercice) en étudiant un texte de Tocqueville : 

Je veux imaginer sous quels traits nouveaux le despotisme pourrait se produire dans le
monde: je vois une foule innombrable d'hommes semblables et égaux qui tournent sans repos sur
eux-mêmes pour se procurer de petits et vulgaires plaisirs, dont ils emplissent leur âme. Chacun
d'eux, retiré à l'écart, est comme étranger à la destinée de tous les autres: ses enfants et ses amis
particuliers forment pour lui toute l'espèce humaine; quant au demeurant de ses concitoyens, il est
à côté d'eux, mais il ne les voit pas; il les touche et ne les sent point; il n'existe qu'en lui-même et
pour lui seul, et s'il lui reste encore une famille, on peut dire du moins qu'il n'a plus de patrie.

Au-dessus  de  ceux-la  s'élève  un  pouvoir  immense  et  tutélaire,  qui  se  charge  seul
d'assurer leur jouissance et de veiller sur leur sort. Il est absolu, détaillé, régulier, prévoyant et
doux. Il ressemblerait à la puissance paternelle si, comme elle, il avait pour objet de préparer les
hommes à l'âge viril; mais il ne cherche, au contraire, qu'à les fixer irrévocablement dans l'enfance;
il  aime  que  les  citoyens  se  réjouissent,  pourvu  qu'ils  ne  songent  qu'à  se  réjouir.  Il  travaille
volontiers à leur bonheur; mais il veut en être l'unique agent et le seul arbitre; il pourvoit à leur
sécurité, prévoit et assure leurs besoins, facilite leurs plaisirs, conduit leurs principales affaires,
dirige  leur  industrie,  règle  leurs  successions,  divise  leurs  héritages;  que  ne  peut-il  leur  ôter
entièrement le trouble de penser et la peine de vivre?

Alexis de Tocqueville, De la démocratie en Amérique

1- l’individu replié sur sa sphère privée

TXT -  Spinoza, Traité Théologicopolitique

le tout petit passage du texte de Spinoza, très problématique : « je ne parle pas des avares, des
flatteurs, et autres gens sans énergie qui font consister tout leur bonheur  à contempler leur coffre-

fort et à remplir leur estomac. »

2- l’État niant la nature pensante de l’être humain

TXT Georges Orwell – 1984 (appendice)

Etat : institution qui, à l’intérieur d’un territoire donné, impose des lois communes en se fondant sur
son monopole de la violence physique légitime. 

Tant que cet état est fondé, dans son fonctionnent, sur le débat public, on est en république. À partir 
du moment où l’État dicte la loi sans cette consultation = dictature, 

qui peut aller jusqu’à vouloir contrôler non pas seulement les corps, mais les processus mentaux des
individus, dictature totalitaire.  (idéologie



C) l’enjeu républicain

TXT Aristote importance de la délibération publique

cet  enjeu est  simple,  il  a  été  défini  par  Spinoza :  permettre  à  l’être  humain en particulier  et  à
l’humanité  en  général,  de  persévérer  dans  son  être.  Dans  les  termes  d’Aristote :  créer  une
communauté d’amitié qui permette à l’être humain de s’actualiser. 

Autrement dit vous vivez à l’intérieur d’une société, et d’un Etat qui pose en principe la liberté de
l’être  humain  en  tant  qu’être  pensant.  (retour  sur  « je  suis  Charlie »)  et  l’enseignement  de  la
philosophie en terminale n’est pas seulement là pour vous permettre de penser ce que vous voulez,
mais pour vous amener à prendre conscience que cette liberté de conscience est constitutive de
l’être humain et qu’elle est le socle le plus fondamentale d’une société authentiquement humaine. 

Objectivité / subjectivité / intersubjectivité

Vous êtes ainsi trois fois initiés à votre humanité : 

- en étant invité à vous tourner vers votre intériorité, pour vous demander : qui suis-je ?  = c’est la 
prise de conscience de votre subjectivité

- en étant invité à vous tourner vers la réalité, pour vous demander : que puis-je connaître ? = c’est 
la prise de conscience de votre aptitude, limitée mais essentielle, à l’objectivité

- en étant invité à vous tourner vers vos semblables, dont l’intériorité se dérobe à vous, pour les 
reconnaître comme des alter ego = c’est la prise de conscience de la troisième grande dimension de 
votre esprit, non pas seulement subjectif, non pas seulement objectif, mais aussi intersubjectif. 

En prenant cette triple conscience, conscience de soi, conscience du réel, conscience de la 
communauté que vous formez avec les autres humains, vous devenez à votre tour l’un des 
innombrables piliers de l’idée républicaine. 

 



liste des textes étudiés dans le cours

Descartes : les animaux parlent-ils ?

Enfin il n'y a aucune de nos actions extérieures, qui puisse assurer ceux qui les examinent, que notre
corps n'est pas seulement une machine qui se remue de soi-même, mais qu'il y a aussi en lui une
âme  qui  a  des  pensées  excepté  les  paroles,  ou  autres  signes  faits  à  propos  des  sujets  qui  se
présentent, sans se rapporter à aucune passion. Je dis les paroles ou autres signes, parce que les
muets se servent de signes en même façon que nous de la voix ; et que ces signes soient à propos,
pour exclure le parler des perroquets, sans exclure celui des fous, qui ne laisse pas d'être à propos
des sujets qui se présentent, bien qu'il ne suive pas la raison ; et j'ajoute que ces paroles ou signes ne
se doivent rapporter à aucune passion, pour exclure non seulement les cris de joie ou de tristesse, et
semblables, mais aussi tout ce qui peut être enseigné par artifice aux animaux ; car si on apprend à
une pie à dire bonjour à sa maîtresse, lorsqu'elle la voit arriver, ce ne peut être qu'en faisant que la
prolongation de cette parole devienne le mouvement de quelqu'une de ses passions ; à savoir, ce
sera un mouvement de l'espérance qu'elle a de manger, si l'on a toujours accoutumé de lui donner
quelque friandise,  lorsqu'elle  l'a  dit  ;  et  ainsi  toutes  les  choses  qu'on fait  faire  aux chiens,  aux
chevaux et aux singes, ne sont que des mouvements de leur crainte, de leur espérance, ou de leur
joie, en sorte qu'ils les peuvent faire sans aucunes pensées. Or il est, ce me semble, fort remarquable
que  la  parole,  étant  ainsi  définie,  ne  convient  qu'à  l'homme seul.  Car,  bien  que  Montaigne  et
Charron aient dit qu'il y a plus de différence d'homme à homme, que d'homme à bête, il ne s'est
toutefois  jamais  trouvé  aucune  bête  si  parfaite,  qu'elle  ait  usé  de  quelques  signes,  pour  faire
entendre à d'autres animaux quelque chose qui n'eût point de rapport à ses passions ; et il n'y a point
d'homme si imparfait, qu'il n'en use ; en sorte que ceux qui sont sourds et muets, inventent des
signes particuliers, par lesquels ils expriment leurs pensées. Ce qui me semble un très fort argument
pour prouver que ce qui fait que les bêtes ne parlent point comme nous, est qu'elles n'ont aucune
pensée, et non point que les organes leur manquent. Et on ne peut dire qu'elles parlent entres elles,
mais  que nous ne les entendons pas  ;  car,  comme les  chiens  et  quelques autres animaux nous
expriment leurs passions, ils nous exprimeraient aussi bien leurs pensées, s'ils en avaient. 

Descartes, Lettre au Marquis de Newcastle du 23 novembre 1646.

De Waal : les capacités cognitives des grands singes
  
Katie (la scientifique qui a fait cette expérience) a retiré deux de nos chimpanzés de leur

enclos extérieur et les a gardés temporairement à l'intérieur d'un bâtiment. Reinette, qui était de rang
inférieur, pouvait regarder l'enclos par une petite fenêtre, mais Georgia, de rang supérieur, n'en avait
pas la possibilité.  Katie alla cacher deux aliments :  une banane entière et  un concombre entier.
Devinez ce que les chimpanzés préfèrent ! Elle dissimulait la nourriture sous un pneu, dans un trou
du sol, dans de hautes herbes, derrière un poteau d'escalade ou ailleurs, et, de l'intérieur du bâtiment,
Reinette pouvait suivre tous ses mouvements sans que Georgia n'en sache rien. Puis nous avons
relâché les deux chimpanzés au même moment. Georgia avait compris que nous avions caché des
aliments, mais elle ne savait pas où. Elle a alors pris le parti de regarder attentivement Reinette, qui
marchait  aussi  nonchalamment que possible tout en rapprochant  le  plus Georgia du concombre
caché. Pendant que Georgia creusait avec ardeur pour déterrer le légume, Reinette couru vers la
banane.  Toutefois,  plus  nous  répétâmes  l'expérience,  plus  Georgia  sût  déceler  les  ruses  de  sa
comparse. 

Katie en a conclu que les chimpanzés de haut rang exploitent le savoir des autres en étant
très attentifs à la direction de leur regard, en regardant où ils regardent. Leurs partenaires inférieurs,
en revanche, font de leur mieux pour dissimuler ce qu'ils savent en ne posant pas les yeux où ils ne
veulent  pas  que  l'autre  aille.  Les  deux  chimpanzés  semblent  parfaitement  conscients  que  l'un
possède des connaissances qui font défaut à l'autre. 



De Waal, Sommes nous trop bêtes pour comprendre l’intelligence des animaux     ?  

F de Waal : la spécificité de  l’humain c'est que nous sommes doués de la parole. 

Vous m'entendrez rarement dire ce genre de chose, mais je considère que nous sommes la
seule espèce linguistique. En dehors de notre espèce, pour être honnête, il n'y a aucune preuve de
communication symbolique aussi  riche et  multi-fonctionnelle que la notre.  C'est  peut être notre
propre  puits  sans  fond,  ce  pour  quoi,  par  rapport  aux  autres  espèces  animales,  nous  sommes
particulièrement doués. D'autres espèces sont capables de communiquer leurs processus intérieurs,
leurs émotions et leurs intentions, ou de coordonner des actions et des plans au moyen de signaux
non verbaux, mais leur communication n'est ni symbolique ni infiniment flexible comme le langage.
Et, d'abord, elle reste presque entièrement dans l'ici et maintenant. Un chimpanzé peut détecter les
émotions d'un autre dans une situation précise qui est ne cours, mais il ne peut pas communiquer la
moindre information sur des événements décalés dans l'espace et dans le temps. Si j'ai un oeil au
beurre noir, je peux vous expliquer qu'hier je suis allé dans un bar où il y avait des gens qui avaient
trop bu, etc... Un chimpanzé n'a aucun moyen, après coup, d'expliquer comment il a été blessé. Si
son agresseur passe  par là et qu'il lui hurle dessus, les autres seront sans doute capables de déduire
le  lien  entre  son comportement  et  sa  blessure  –  les  grands  singes  sont  assez  intelligents  pour
comprendre les relations de cause à effet -, mais ce n'est possible qu'en la présence du rival. Si
l'agresseur ne se montre jamais, le transfert d'information n'aura pas lieu.
De Waal, Sommes nous trop bêtes pour comprendre l’intelligence des animaux     ?   ( revenir au cours )

Benvéniste : la différence entre langage humain et communication animale

On  voit  la  différence  avec  le  langage  humain,  où,  dans  le  dialogue,  la  référence  à
l’expérience objective et  la réaction à la manifestation linguistique s’entremêlent librement et  à
l’infini. L’abeille ne construit pas de message à partir d’un autre message. Chacune de celles qui,
alertées par la danse de la butineuse, sortent et vont se nourrir à l’endroit indiqué, reproduit quand
elle rentre la même information, non d’après le message premier, mais d’après la réalité qu’elle
vient de constater. Or le caractère du langage est de procurer un substitut de l’expérience apte à être
transmis sans fin dans le temps et l’espace, ce qui est le propre de notre symbolisme et le fondement
de la tradition linguistique. 

Si nous considérons maintenant le contenu du message, il sera facile d’observer que chez
l’animal il se rapporte toujours et seulement à une donnée, la nourriture, et que les seules variantes
qu’il comporte sont relatives à des données spatiales. Le contraste est évident avec l’illimité des
contenus du langage humain. (…)

Un dernier  caractère  de la  communication  des  abeilles  l’oppose fortement  aux langues
humaines. Le message des abeilles ne se laisse pas analyser. Nous n’y pouvons voir qu’un contenu
global. (…) Au contraire dans le langage humain, chaque énoncé se ramène à des éléments qui se
laissent  combiner  librement  selon  des  règles  définies,  de  sorte  qu’un  nombre  assez  réduit  de
morphèmes  permet  un  nombre  considérable  de  combinaisons  d’où  naît  la  variété  du  langage
humain, qui est capable de tout dire.

 Benvéniste, (linguiste français, XXème)

Castoriadis : la puissance instituante de la parole humaine

Toute société crée son propre monde,  en créant  précisément  les significations qui  lui  sont
spécifiques. (...) Le rôle de ces significations imaginaires sociales, leur fonction est triple. (1) Ce sont
elles qui structurent les représentations du monde en général, sans lesquelles il ne peut y avoir d'être
humain. Ces structures sont chaque fois spécifiques: notre monde n'est pas le monde grec ancien, et les
arbres que nous voyons au-delà de ces fenêtres n'abritent pas chacun une nymphe, c'est simplement du
bois, c'est cela la construction du monde moderne. (2) Deuxièmement, elles désignent les finalités de
l'action, elles imposent ce qui est à faire et à ne pas faire, ce qui est bon à faire et ce qui n'est pas bon à



faire: il faut adorer Dieu ou bien il faut accumuler de la richesse. (3) Et, troisièmement, point sans
doute le plus difficile à cerner, elles établissent les types d'affects caractéristiques d'une société. Ainsi,
il y a visiblement un affect créé par le christianisme qui est la foi. (...) Il n'est plus tellement présent
avec  la  déchristianisation  des  sociétés  modernes.  Et  aujourd'hui  il  y  a  bel  et  bien  des  affects
caractéristiques de la société capitaliste, telle cette inquiétude perpétuelle, cette soif du nouveau pour le
nouveau et du plus pour le plus.

L'instauration de ces trois dimensions – représentations, finalités, affects – va de pair chaque
fois avec leur concrétisation par toutes sortes d'institutions particulières, médiatrices – et bien entendu
par  le  premier  groupe  qui  entoure  l'individu,  la  famille  –  puis  toute  une  série  de  voisinages
topologiquement inclus les uns dans les autres ou intersectés, les autres familles, le clan ou la tribu, la
collectivité  locale,  la  collectivité  du travail,  la  nation,  etc.  Moyennant toutes ces formes,  s'institue
chaque fois un type d'individu particulier, c'est-à-dire un type anthropologique spécifique: le Florentin
du XVe siècle n'est pas le Parisien du XXe , non pas en fonction de différences triviales, mais en
fonction de tout ce qu'il est, pense, veut, aime ou déteste. Et en même temps s'établit toute une ruche
de rôles sociaux. 

Mais parmi les significations instituées par chaque société, la plus importante est sans doute
celle qui la concerne elle-même. Toutes les sociétés que nous avons connues ont eu une représentation
de  soi  comme quelque  chose:  nous  sommes  le  peuple  élu,  nous  sommes  les  Grecs  opposés  aux
barbares;  nous sommes les enfants des pères fondateurs ou les sujets du Roi d'Angleterre.  A cette
représentation est indissociablement lié le fait de se vouloir comme société et comme cette société-là,
et le fait de s'aimer comme société et comme cette société-là, c'est-à-dire un investissement à la fois de
la collectivité concrète et des lois moyennant lesquelles cette collectivité est ce qu'elle est.

Cornélius Castoriadis, L’institution imaginaire de la société

Godelier : l’exemple de la culture des Baruyas

MYTHE D'ORIGINE DES BARUYA (peuple de Nouvelle Guinée étudié par Maurice Godelier)

Autrefois, tous les hommes vivaient dans un même lieu, un lieu situé prés de la mer. Un
jour,  les  hommes  se  sont  séparés  et  notre  ancêtre,  l'ancêtre  de  notre  lignage  à  nous  les
Kwarrandariar du clan Baruya, s'est élevé dans les airs et il a volé jusqu'à l'endroit où nous avons
vécu ensuite, Bravégareubaramandeuc. 

Notre ancêtre, Djivaamakwé, a volé dans les airs le long d'une longue route rouge comme
le feu. Cette route était comme un pont que les hommes-esprits avaient construit pour lui et pour les
kwaimatnié que le Soleil avait donnés à notre ancêtre. Le Soleil est l'homme du milieu, qui voit tout
et tous à la fois. Quand il a touché le sol, les hommes-esprits ont révélé à notre ancêtre le nom secret
du Soleil. Il lui ont révélé aussi le nom de l'endroit et le nom qu'il lui faudrait donner aux hommes
qu'il y trouverait : les Baruya. Baruya st le nom d'un insecte aux ailles rouge tachetées de noir que
les membres du clan Baruya n'ont pas le droit de tuer. Ces ailes sont comme la route rouge qui a
amené notre ancêtre à Bravégareubaramandeuc. 

Il y avait là ses hommes. Il leur a donné leur nom de clan. Puis il a institué les initiations
masculines.  Il  a  expliqué  qu'un  garçon  devait  devenir  viveumbawayé,  puis  kawetnié,  puis
tchouwanié, etc, et il leur a donné à tous des tâches à faire, des rites à accomplir et leur a fait
construire une  tsimia  (la maison des hommes). Alors il leur a déclaré : « je suis, moi, le poteau
central de cette maison, le tsimayé. Vous êtes sous moi. Je suis le premier et votre premier nom à
tous ce sera le mien, Baruya. »

MASCULIN ET FÉMININ (comment la parole traditionnelle organise la vie humaine)

Les  initiations  masculines  et  féminines  sont  les  deux  aspects  complémentaires  d'une
pratique sociale qui institue et légitime la domination des hommes sur les femmes. Les hommes ont
quelque chose – le sperme- que les femmes n'ont pas, qui est source de force et de vie, et qui fait
des hommes les représentants, les piliers et les dirigeants légitimes de la société. Les femmes ont
quelque chose que les hommes n'ont pas – le sang menstruel -  qui menace la force des hommes et
risque d'anéantir la supériorité masculine. Les femmes ont en outre un sexe qui s'ouvre et ouvre la
voie aux puissances cosmiques hostiles aux humains. Il faut donc séparer les garçons des filles,



pour préserver, protéger et faire croître ce qui fait leur force et leur supériorité, et la force de la
société. 

Bref,  les  rapports  hommes/femmes  chez  les  Baruya  se  présentent  sous  la  forme  d'une
opposition rigide et assez simple entre deux pôles dont l'un serait positif et l'autre négatif ; c’est
pourquoi  le  premier  aurait  toutes  les  bonnes  raisons  de  dominer  l'autre,  de  le  diriger  et  de  le
réprimer.  A promouvoir  et  à  exalter  cette  supériorité  du pôle positif,  seraient  consacrés les  dix
années de l'initiation masculine. À consentir à leur subordination et à reconnaître explicitement leur
infériorité seraient destinés les quelques rituels des initiations féminines. 

Tout cela correspond probablement à la vision qu'ont de ces choses garçons et filles dans les
premiers moments de leur initiation. Après tout, leur langue elle-même ne vient-elle pas témoigner
de ces évidences ? En baruya, un gibier, par exemple, une fois mort, devient féminin. Le masculin
désigne donc le mouvement, la vie, la force, et le féminin leurs contraires. La femme, le féminin,
connotent  la  faiblesse  physique,  la  passivité,  l'ignorance,  le  manque  d'intelligence,  sources
essentielles de désordre dans la vie sociale. 

Maurice Godelier, la production des Grands Hommes

Aristote : la nature politique de l’être humain

Mais, que l’homme soit un animal politique à un plus haut degré qu’une abeille quelconque, ou
tout autre animal vivant à l’état grégaire, cela est évident. La nature en effet, selon nous, ne fait
rien en vain ; et l’homme, seul de tous les animaux, possède la parole. Or, tandis que la voix ne
sert qu’à indiquer la joie et la peine, et appartient pour cette raison aux autres animaux également
(car leur nature va jusqu’à éprouver les sensations de plaisir et de douleur, et à se les signifier les
uns aux autres), le discours sert à exprimer l’utile et le nuisible, et, par suite aussi, le juste et
l’injuste : car c’est le caractère propre de l’homme par rapport aux autres animaux, d’être le seul à
avoir le sentiment du bien et du mal, du juste et de l’injuste, et des autres notions morales, et c’est
la communauté de ces sentiments qui engendre famille et cité. 

Aristote, Politiques, livre 1

Aristote : l’importance de la discussion publique dans l’élaboration et l’évaluation des lois

Sur quoi les hommes libres, c’est-à-dire la masse des citoyens — tous ceux qui ne sont ni
riches ni pourvus d’aucun titre à aucune excellence — doivent-ils être souverains ? D’un côté, en
effet, les admettre aux plus hautes magistratures n’est pas sans péril, du fait que leur injustice et leur
déraison leur feront commettre, l’une des actes injustes, l’autre des erreurs. Mais, d’un autre côté,
ne leur concéder aucune part du pouvoir est redoutable : quand beaucoup de ses membres sont
privés des honneurs publics et misérables, il est inévitable qu’une cité soit remplie d’ennemis. Il
reste donc à faire participer ces gens-là aux fonctions délibérative et judiciaire.

Voilà aussi pourquoi Solon et certains autres législateurs leur assignent la désignation aux
magistratures et la vérification des comptes des magistrats, mais ils ne les laissent pas gouverner
individuellement. En effet, quand ils sont tous réunis, ils possèdent une juste perception des choses,
et mélangés aux meilleurs ils sont utiles aux cités, comme un aliment impur mélangé à un aliment
pur  rend  le  tout  plus  profitable  qu’une  trop  petite  quantité  d’aliment  pur.  Par  contre,  pris
individuellement, chacun a un jugement imparfait.

Pourtant  une telle  disposition constitutionnelle  comporte  une première difficulté  qui  est
qu’il  semblerait  que (...)  choisir  correctement  est  affaire  de  spécialiste,  par  exemple choisir  un
géomètre est affaire de géomètres, un pilote de pilotes. Si, en effet, dans certains domaines et
certains  arts  il  y  a  aussi  des  profanes  qui  partagent  la  compétence  des  spécialistes,  ils  ne  les
dépassent pas. De sorte que selon ce raisonnement il ne faudrait donner à la masse la souveraineté
ni sur le choix des magistrats ni sur la vérification des comptes.

Mais peut-être tous ces arguments ne sont-ils pas avancés à bon droit du fait même du
raisonnement invoqué ci-dessus : pour autant que la masse considérée ne soit pas trop servile, certes
chacun y sera plus mauvais juge que les spécialistes, mais tous ses membres réunis seront meilleurs



juges qu’eux soit  ne seront pas plus mauvais.  De plus,  dans certains domaines,  le fabricant  ne
saurait être ni le seul ni le meilleur juge, dans la mesure où ceux qui ne sont pas des techniciens ont
aussi à connaître des produits : connaître d’une maison, par exemple, ce n’est pas seulement le fait
de celui qui la construit, mais celui qui s’en sert en juge mieux que lui, et celui qui s’en sert c’est le
chef de famille ; de même en est-il du pilote par rapport au charpentier, pour le gouvernail, et dans
le cas du festin c’est le convive et non le cuisinier qui jugera le mieux. Il semblerait donc que cette
difficulté trouve ainsi facilement une solution adéquate. 

Aristote, Les Politiques


	1./ Le propre de l’homme : la conscience symbolique
	A) Les animaux parlent-ils ?
	B) la dimension symbolique de la conscience humaine
	conclusion : tableau récapitulatif – puissance du LANGAGE

	2./ Les pouvoirs de la parole humaine
	A) Un pouvoir qui échappe à l’individu
	1- l’institution imaginaire de la société
	2- l’exemple de la distinction entre hommes et femmes chez les Baruyas
	3- qu’est-ce que la CULTURE

	B) la révolution socratique ou la libération de la parole individuelle
	1- résumé de l’histoire du procès de socrate
	2 – la révolution socratique, une étape clé de l’histoire de l’humanité

	C) la liberté humaine

	3./ la République, le lieu d’actualisation de la nature rationnelle de l’être humain
	A) L’homme est un animal politique
	1- qu’est-ce que la politique ?
	2- la recherche commune du bonheur

	B) l’envers de la République
	1- l’individu replié sur sa sphère privée
	2- l’État niant la nature pensante de l’être humain

	C) l’enjeu républicain


