
Cours 2 – Pourquoi est-il si difficile d’être juste ?

Notions  abordées  dans ce cours: le  bonheur /  le  devoir  /  la nature humaine /  la  religion /  la
conscience et l’inconscient

Notre premier cours était centré sur la révolution socratique. Nous y avons vu que l’être
humain, doué d’une conscience symbolique, était capable, en passant par l’apprentissage d’une
culture donnée, de mettre en question cette culture, et de se développer comme être de raison, lancé
à la recherche du bien, du beau, de la justice et de la vérité. Ce cours affirmait donc, avec Socrate,
la nature profondément rationnelle de l’esprit humain. 

Nous allons d’abord nous intéresser à la recherche de la justice, et voir comment cet
esprit rationnel qui est le notre se confronte avec cette première figure de l’absolu qui est la
justice. 

Nous sommes des animaux sociaux, comme la fourmi ou l’abeille. Nous sommes donc des
êtres  de  relation.  Être,  pour  nous,  c’est  « être  avec »,  « partager »,  « coopérer ».  Cette  vie
commune suppose donc un ajustement de chacun avec les autres membres du groupe. Chez les
autres animaux, cet ajustement se fait naturellement. La question de la justice ne se pose donc pas.
La nature du lion (le mâle dominant dévore les petits qui ne sont pas les siens), du chimpanzé (le
mâle le plus fort domine le reste du groupe) est peut être cruelle, mais elle n’est ni juste ni injuste,
parce que l’ajustement  de  l’individu au reste  du groupe obéit  à  la  nécessité  de la  logique de
l’espèce. Il y a donc là une première réponse à notre question : si l’humain n’est pas par nature un
être juste, c’est parce que la justice ne surgit pas de la nature. 

La question de la justice apparaît chez l’humain parce que lui seul a le pouvoir conscient
d’inventer les formes de sa relation aux autres. Nous retrouvons ici l’idée que, grâce à l’accès à la
conscience symbolique, l’être humain est ouvert au champ du possible. Son évolution n’obéit plus à
la  nécessité  de  sa  nature  spécifique,  elle  est  ouverte  à  la  contingence  du  choix  réfléchi.  La
question de la justice devient alors celle du rapport correct, du bon ajustement, entre les êtres
humains qui composent une société, la question de l’harmonie sociale.

Nous avons donc un premier problème : la justice n’est pas présente dans la nature. C’est à
nous de la créer. Mais ce problème en cache un autre plus profond, comme le montre ce texte de
Kant : 

L’homme est  l’animal qui a besoin d’un maître,  car il  abuse à coup sur de sa
liberté  à  l’égard  de  ses  semblables.  Et  quoiqu’en  tant  qu’être  raisonnable,  il
souhaite une loi qui limite la liberté de tous, son penchant animal à l’égoïsme le
pousse à se réserver, dans toute la mesure du possible, un régime d’exception pour
lui-même. Mais où trouvera-t-il ce maître ? Nul part ailleurs que dans l’espèce
humaine.

Kant, Anthropologie d’un point de vue pragmatique

« En tant qu’être raisonnable », nous venons de le dire, nous sommes voués à rechercher
des règles de justice, qui permettront la vie commune, des lois « qui limitent la liberté de tous ».
Voilà donc le problème de la justice ? Oui, sauf que… 

… sauf que nous ne souhaitons pas, en fait, cette justice qui est pourtant essentielle à notre
vie sociale. Nous avons en nous une profonde répugnance à la justice, car en nous se trouve un
« penchant animal à l’égoïsme » qui nous dévie de cette nécessité d’un ajustement réciproque les
uns avec les autres. Ce veut en moi la nature, c’est la même chose que ce que veut la nature du
chimpanzé ou du lion : ma réalisation. Je ne veux pas construire avec les autres les ajustements



nécessaires à la vie du groupe. Je veux que le groupe s’ajuste à moi. 

Résumons. L’être humain a besoin de la justice, parce qu’il a besoin de construire par lui-
même les ajustements qui permettent des relations harmonieuses dans le groupe social. Mais sur ce
chemin il rencontre une résistance fondamentale, qui est celle de sa nature animale. Comme le dit
Kant,  nous  sommes  donc  à  la  fois  des  êtres  sociaux,  et  insociaux,  c’est  ce  qu’il  appelle
« l’insociable sociabilité » de l’être humain. 

1./  l’insociabilité  humaine:  la  spécificité  du  désir  humain  est  d’être
démesuré

A) Durkheim : « notre sensibilité est un abîme sans fond que rien ne 
peut combler »

(Toute cette partie est basée sur l’analyse du texte suivant : Durkheim - désir et société )

▪ la sensibilité est une adaptation biologique

Tout d’abord Durkheim ne part pas de l’idée d’une « âme » qui serait propre à l’humain. Il
place au contraire son analyse de l’humain à l’intérieur de la biologie. La conscience fait partie des
adaptations biologiques,  elle est apparue, sous la forme de la conscience immédiate, puis de la
conscience réfléchie,  parce qu’elle permet de mieux s’en sortir.  Par exemple,  le chimpanzé,  en
découvrant comment casser les noix, a accès à de nouvelles sources de nourriture. Donc l’éveil de la
réflexion apparaît comme un avantage. Comme son cousin chimpanzé, l’être humain, en devenant
fabricateur d’outils, améliore sa façon de vivre. 

Sauf que… sauf que  chez les singes la réflexion s’éveille, puis elle s’endort et retrouve les
automatismes de la vie naturelle. Donc l’outil que le singe invente apporte un bien nouveau, mais
limité et qui ne change pas le cours de l’existence du singe. La conscience réfléchie s’est éveillée
pour trouver le moyen de mieux satisfaire la vie du corps. Le corps satisfait, la conscience retombe
dans l’immédiateté de la vie naturelle. 

Mais  chez  l’être  humain,  la  conscience  réfléchie  ne  va  pas  seulement  résoudre  des
problèmes techniques.  Elle va aussi  créer  de nouveaux problèmes,  et  des problèmes qu’elle ne
parviendra pas à résoudre individuellement d’après Durkheim.

▪ chez l’humain, avec l’éveil de la conscience symbolique, la sensibilité 
devient périlleuse

En  effet,  chez  l’humain,  la  réflexion  a  franchi  un  autre  stade,  celui  de  la  conscience
symbolique. La différence est immense : l’outil nouveau qu’on a inventé va

- être facilement transmis aux autres

- être rapidement amélioré

- entraîner sans cesse l’apparition de nouveaux besoins.

Ainsi, alors que l’invention est ponctuelle chez l’animal, chez l’être humain elle est comme
une marche d’escalier, qui va permettre d’en construire une autre, et encore une autre, et encore une
autre.  Cela  va  entraîner  un  bouleversement  complet  de  notre  psychologie :  la  conscience
symbolique humaine n’est  plus limitée à la  considération des  besoins biologiques,  elle conçoit
désormais  des  désirs  symboliques.  L’être  humain  n’est  plus  seulement  un corps,  mais  un être
beaucoup plus vaste que le corps. Le sens de sa vie n’est plus seulement de satisfaire et d’assurer la
santé du corps.  La vie humaine s’ouvre sur une multitude de possibilités.  Et c’est ainsi que « notre
sensibilité devient un abîme sans fond que rien ne peut combler. »

Qu’est-ce qui te fait plaisir ? À quoi es-tu sensible ? Compare la réponse de l’animal et la
tienne ! Chez lui, seul le corps répond à ces questions. Le corps, seulement le corps, toujours le



corps. Chez nous, même lorsque le corps n’a besoin de rien, la sensibilité parle encore. L’humain ne
se contente pas de la satisfaction de ses besoins. Il voit beaucoup plus loin. Luxe, prestige, honneur,
gloire, aucun de ces objets du désir humain n’a plus rien de naturel ! Tout cela est insensé pour le
corps… mais bien réel pour l’esprit de l’être humain, qui est prêt à se mettre en danger, à risquer la
mort elle-même afin de réaliser son désir. 

Et c’est ainsi que, s’affranchissant de sa  mesure naturelle, l’être humain, devenu nature
spirituelle, se perd dans la démesure, (hubris en grec ancien). 

RQ : le problème de la démesure, nous le retrouvons formulé sous forme de mythe
dans de nombreuses cultures humaines : 

- la démesure d’Adam et Eve mangeant du fruit défendu, dans la Bible et le Coran

- la démesure de Ravana qui veut devenir le roi du monde dans le Ramayana

- la démesure de Midas qui choisi, comme don des Dieux, de pouvoir transformer
tout ce qu’il touche en or. 

Il y a là une conclusion philosophique essentielle : pour Platon ou Descartes, la source de 
nos problèmes, c’est le corps. Or en fait, le corps n’est pas un si grand trouble fête. Ce qui jette du 
désordre, de la démesure dans nos vie, ce n’est pas le corps, mais notre « sensibilité ». C’est l’esprit,
l’âme de l’être humain qui contient un déséquilibre. Pas le corps biologique. 

B) Thrasymaque : l’être humain est par nature un être injuste

Remarque : le texte que nous allons étudier ici est un extrait de la République  de Platon. Mais ce 
texte ne reflète pas du tout la pensée de Platon. Dans ses livres, Platon est en discussion avec des 
penseurs auxquels il s’oppose. Ici le locuteur, Adimante, reprend et détaille les propos tenus 
quelques temps auparavant par Thrasymaque un célèbre sophiste. 

Lire le texte :Texte Platon - pour Thrasymaque tout homme est naturellement injuste     

Ce texte contient une histoire : un jeune berger découvre un anneau magique qui lui donne 
le pouvoir d’invisibilité. Il va utiliser ce pouvoir pour tuer le Roi de Lydie et prendre sa place, 
devenant ainsi le fondateur d’une nouvelle dynastie.

Cette histoire se termine sur la question suivante : donnez à un homme juste et à un homme 
injuste cet anneau, se comporteront-ils différemment ? Selon Thrasymaque non. Le juste oubliera 
bien vite sa justice pour user et abuser du pouvoir que lui donne l’anneau. (Tolkien a repris cette 
conclusion dans sa saga Le Seigneur des Anneaux puisque dans cette histoire, nul n’est capable de 
résister à la séduction de l’anneau de pouvoir). 

Le début du texte nous donne l’analyse philosophique que vient illustrer cette histoire :
l’être humain n’est pas juste par nature. C’est-à-dire qu’il n’a aucun désir pour la justice. Dans le
texte de Kant nous avons pu lire que l’être humain, « en tant qu’être raisonnable, souhaite une loi
qui limite la liberté de tous ». Certes, dit Thrasymaque, mais cela n’est que par calcul, par intérêt.
La plupart des hommes, tout en étant habité par le désir illimité dont parle Durkheim, sont aussi
dominés par une autre passion :  la peur. Ils désirent être les mieux servis, mais ils ont peur de la
compétition et de ses dangers. Ils aiment donc la justice par calcul : « s’il y a une loi commune et
que nous devons tous nous y soumettre, alors je n’aurais plus à avoir peur car je vivrai sous la
protection des lois ». Donc même les hommes justes n’aiment pas la justice par nature, mais  par
calcul, parce qu’ils désirent la sécurité. 

La conclusion est très nette : nul n’est juste par amour de la justice. Tous sont justes parce
qu’ils préfèrent pour eux mêmes la soumission à des lois communes que le danger de la compétition
sans frein. 

Thrasymaque a donc un grand mépris et pour la justice, et pour ceux qui la désirent. Selon
lui les Grands Hommes sont ceux qui ne renoncent pas devant la peur, ce sont ceux qui ont le
courage « d’avoir de grandes passions et de les satisfaire ». 



2./    N’y a-t-il  pas, cependant,  en nous, une conscience morale par laquelle  
nous sommes capables d’être justes et de faire le bien     ?  

TRANSITION     :   Thrasymaque a-t-il raison ? Il y a là un des débats les plus essentiels de toute
l’histoire de la philosophie. La justice a-t-elle une valeur en elle-même, une valeur absolue, ou bien
est-elle seulement relative à un autre désir, le désir de vivre en sécurité ? Nous allons parler ici de
trois philosophes, Platon, Descartes, et Kant, qui ont une analyse radicalement différente de cette
citation de Kant

« en tant qu’être raisonnable, l’être humain souhaite une loi qui limite la liberté de tous ».

Pour Thrasymaque, on vient de le voir, cette phrase ne signifie absolument pas que l’être
humain a en lui une nature essentiellement faite pour la justice. Le souhait de la loi, le désir de
justice est en fait alimenté par la peur et le désir de sécurité. 

Selon Platon, Descartes et Kant, il y a là une mécompréhension catastrophique de l’essence
de l’être humain. 

A) Kant : la raison est au principe de notre sens du devoir

TXT - Kant - la conscience morale ou le sens rationnel du devoir

universalité

raison principe

impératif catégorique

B) Descartes : l’âme immortelle et immatérielle, véritable essence de l’homme

Descartes - Grandes âmes et âmes basses

la nature spirituelle de l’être humain : l’âme distincte du corps

la grande âme et l’âme basse et vulgaire

2 rapports radicalement différents à l’existence. 

C) Platon et Kant : l’importance de la religion

Platon est l’un des premiers à comprendre l’importance de la religion comme institution sociale. Il
est essentiel d’enseigner aux êtres humains qu’ils ne sont pas de ce monde. Que leur corps n’est pas
leur essence véritable. Leur nature n’est pas naturelle, mais surnaturelle. Leur destinée n’est pas
mondaine mais immortelle. 

La religion = institution qui doit implanter en l’homme ceci sous forme de croyance parce que la
plupart des êtres humains sont incapables de s’élever au niveau où ils auraient la connaissance de
cette supériorité de l’âme sur le corps. 

3./ N’est-ce pas plutôt la normalisation sociale qui moralise l’être humain     ?  

TRANSITION     :   Après ces analyses philosophiques, intéressons nous à la manière dont les êtres
humains  ont  effectivement  résolu,  dans  leur  vie  sociale,  le  problème  de  la  pression  de  leur
« penchant animal à l’égoïsme ». Nous allons découvrir que la morale, le sens du devoir, ne sont
pas d’abord le produit de la raison et de la réflexion, mais le produit du dressage et de l’habitude. 



A) le mimétisme du désir humain (Girard)

▪ L’angoisse existentielle : l’être humain n’est, au fond, rien.

Le sens de la vie ? À la place de la réponse simple et immémoriale qui habite l’animal : le
sens de la vie est dans la direction du corps, le cœur de l’être humain n’a plus qu’une question, un
grand point  d’interrogation.  Qui  suis-je ?  Que dois-je  faire ?  Que puis-je  espérer ?  En ce sens,
l’ouverture de la pensée humaine est profondément angoissante. C’est une ouverture sur tout, mais
où tout  est  objet  de  question,  d’hésitation,  d’interrogation.  Or,  comme le  dit   Durkheim,  cette
situation est profondément déprimante. Il y a chez l’homme un désarroi existentiel dû au fait que
ni toi ni moi ne savons plus d’instinct dans quelle direction lancer notre activité. L’esprit humain
découvre un nouveau sentiment, l’angoisse, une peur nouvelle. La peur de l’animal est une peur
ponctuelle et sensée : la peur du prédateur, la peur du dominant, la peur du danger, en général. Mais
l’être humain découvre une peur paralysante et absurde : la peur devant le néant, le rien, l’absence
de  sens.  C’est  cela  l’angoisse.  Elle  naît  dès  que  la  conscience  s’éveille  chez  l’enfant,  et  se
manifeste, par exemple, sous la forme de la peur du noir, qui est en fait la peur qu’éprouve l’enfant
devant les galopades insensées de sa propre imagination, devant la démesure de son propre esprit.

Alors comment les êtres humains ont-ils réussi à persévérer dans leur être ? 

Nous  avions  déjà  une  réponse  dans  le  cours  précédent :  celle  de  Socrate.  Le  point
d’Archimède, selon lui, c’est la raison individuelle… or Durkheim nous amène à découvrir que la
pensée individuelle est en fait néant, « je pense donc je suis » ? Non, en fait « je pense, et ma pensée
se perd dans tous les sens ! ». Donc comment, en fait, les humains ont-ils réussi à s’équilibrer et à
ne pas se laisser dépérir sous la pression de l’angoisse ? Quel est notre « point d’Archimède » ?

▪ Imiter pour devenir quelqu’un

(  Lire le texte : TXT, Girard - désir mimétique )

La réponse de René Girard n’est  pas  le  fruit  d’une méditation personnelle,  mais  d’une
analyse des cultures humaines. Ce n’est pas une réponse philosophique, mais anthropologique : le
seul point d’Archimède qu’on trouve dans l’histoire des hommes, c’est qu’un modèle soit proposé à
l’admiration et à l’imitation des êtres humains. L’enfant sort de l’angoisse primitive en se calquant
sur un modèle. Papa, Maman, Lionel Messi, Aya Nakamura, Barbie, Spiderman, l’enfant, dans sa
construction personnelle, ne se regarde pas dans le miroir. L’image de lui-même, il la recherche en
regardant au-dessus de lui. Lui, il est petit, lui, il n’est rien, lui, dit Girard, il « manque d’être »,
aussi est-il attiré par ces êtres lumineux, puisqu’ils sont mis dans la lumière des projecteurs par sa
société. Et c’est ainsi que s’enclenche la dynamique mimétique. 

Nous prenons donc ici connaissance d’une autre dimension essentielle de notre être qui
nous éloigne encore davantage de l’idée de subjectivité libre. Chez l’homme, l’existence précède
l’essence ? Voilà que cette affirmation de Sartre devient fort discutable. Oui, c’est vrai,  l’enfant
n’est rien encore, ou si peu. Mais cette absence d’essence, cette liberté, elle est en fait invivable,
intolérable, et l’enfant la délaisse pour se lancer à corps perdu dans la recherche de modèles à
imiter. Il se soumet, en ce sens, à un être qu’il perçoit non pas seulement comme supérieur, mais
comme plus « plein » que lui. 

B) la fabrication sociale de l’être de l’Homme (Bergson, Locke)

▪ la logique du conformisme social

Locke - la morale ou l'empire des préjugés

voir aussi la correction de l’explication du texte de Bergson, accessible ici. 

L’être humain ne peut se régler seul. Il a besoin de modèles. Et Bergson montre ainsi que



l’être  humain  n’est  pas  d’abord  une  réalité  biologique,  mais  une  construction  sociale.  L’être
humain majeur, ce n’est pas d’abord, comme le pensait Kant, un être libre et responsable de ses
choix, maître de lui-même. C’est un être qui a appris à se maîtriser parce qu’il a intégré un modèle
social. 

La plupart des hommes ne sont pas des philosophes maîtres d’eux-mêmes, sages et libres.
Si on veut bien observer l’immense masse des sociétés humaines, on verra alors que ces sociétés ne
se structurent pas en se basant sur l’initiation rationnelle des hommes qui la composent, mais en se
basant  sur la  logique du  conformisme social.  La société  va modeler  l’esprit  des  individus  par
l’intermédiaire de ses institutions (la famille, l’école, l’armée, la prison, etc.) pour qu’ils intègrent
dans leur esprit une vision du monde et de leur place dans le monde qui soit favorable à l’équilibre
social. l’individu se met ainsi, au cours de son enfance à intégrer des normes, et des valeurs, par
lesquelles il s’identifie à un type social et finit par se définir en fonction du statut qu’il occupe dans
la société.

Le texte de Locke montre ainsi comme la pensée individuelle est en fait le réceptacle des
préjugés  du groupe social. Dans l’esprit de l’individu, les « principes » ne sont pas fondés sur la
délibération rationnelle, mais sur le dressage de l’enfant qu’ils ont étés. La valeur des principes est
reçue comme bonne sans être jamais véritablement interrogée. 

Durkheim va jusqu’à affirmer qu’il existe une  conscience collective bien plus puissante
que la conscience individuelle, et qui s’impose à tous les membres d’une société. Cette conscience
collective, c’est l’adhésion de tous aux mêmes normes sociales et le sentiment d’appartenance à un
groupe. 

On peut résumer le fossé qui sépare la pensée philosophique de la pensée sociologique avec
deux mots :

La personne Le personnage

pour le philosophe, l’être humain est  fait  pour
devenir  une  personne,  autonome,  agissant  et
pensant en fonction de choix rationnels.

= l’idée d’un individu singulier et libre

Pour le sociologue,  l’être humain est  fait  pour
devenir  un  personnage,  dépendant,  dans  sa
manière  de  penser,  de  normes  sociales  et  de
représentations qui  orientent  voire  définissent
ses choix. 

= l’idée d’un individu normé et déterminé. 

▪ l’individu écrasé par la morale

Nietzsche: le devoir moral est avant tout devoir social qui écrase l'individu

▪ Retour sur la notion de culture

Nous pouvons ici résumer d’un mot tout ce que nous avons acquis jusqu’ici dans cette 
partie : l’être humain n’est pas d’abord un être de raison, une âme immatérielle et immortelle. C’est 
avant tout, selon Locke, Bergson, un être de culture, un être dont le cerveau développé 

- ne lui permet pas avant toute chose de devenir un être libre

- mais lui permet de se hausser au niveau symbolique et de devenir ainsi un être qui vit à l’intérieur 
d’un milieu culturel.

La culture se définit alors comme l’ensemble des traditions qui sont transmises de génération en 
génération à l’intérieur d’un groupe social humain et qui donnent son unité symbolique à ce groupe 
social. La culture regroupe ainsi toutes les coutumes, les usages, les croyances, les connaissances, 
les techniques d’un groupe humain donné. 

Ainsi nous, les humains, ne vivons pas dans la nature, mais dans un monde culturel qui 



est totalement organisé par des normes, des règles, des lois qui sont conventionnelles.  

La conscience humaine n’est donc pas d’abord, de ce point de vue, la capacité à réfléchir 
par soi-même, de façon purement autonome, mais la capacité à intégrer cet ordre culturel 
symbolique. Du coup nous finissons par prendre ces conventions pour la réalité ultime. Cela nous 
amène à penser de façon ethnocentrique. Toute culture, toute société a tendance à se prendre 
comme la mesure universelle du beau, du juste et du vrai et à évaluer les autres cultures comme 
inférieures. La manifestation la plus tranchée de l’ethnocentrisme nomme l’autre sauvage ou 
barbare. 

C) quelques exemples de la détermination culturelle (Bourdieu, 
Godelier, Milgram, Bernays)

▪ la domination masculine, un exemple des effets du conformisme social

( lire le texte : TXT Bourdieu - habitus )

Pierre  Bourdieu est  lui  aussi  un sociologue français,  qui  a voué sa vie  à analyser  et  à
exposer  les  mécanismes de domination par  lesquels  les  individus  humains,  loin  de s’affirmer
comme des être autonomes, se coulent dans le moule du  conformisme social. Il a sur ce point
inventé un concept, le concept d’habitus. l’habitus, c’est un « système de dispositions durables et
transposables, structures structurées disposées à fonctionner comme structures structurantes, c’est-
à-dire en tant que principes générateurs et organisateurs de pratiques et de représentations ». Cette
définition est difficile, il faut l’analyser en détail pour la comprendre. « dispositions » cela renvoie
au fait  que  l’individu humain  est  disposé  à  certaines  choses :  il  a  des  goûts,  des  appétits,  des
croyances, des usages, qui orientent ses choix. Or ces dispositions ne lui sont pas naturelles. Ce sont
des « structures structurées » c’est-à-dire qu’elles viennent de l’extérieur, par l’éducation et la vie
sociale,  s’imprimer en lui  et  ordonner son comportement et  ses manières de penser.  Ainsi elles
deviennent des « structures structurantes ». 

Dans  un  de  ses  livres  les  plus  célèbres,  la  domination  masculine,  Bourdieu  analyse
comment les femmes et les hommes en viennent, dans toutes les sociétés patriarcales, à intérioriser
la domination masculine comme si c’était une réalité naturelle. Les sociétés patriarcales sont en
effet des sociétés qui affirment la supériorité de l’homme, l’infériorité de la femme, son caractère
subalterne de sorte que la femme serait naturellement faite pour l’obéissance, et l’homme pour le
commandement. C’est ce que Pierre Bourdieu a appelé la domination masculine. Or l’essentiel est
que les femmes intégrent cette domination au cœur de leur esprit et de leurs actions. Il s’agit là d’un
bon exemple de formation de l’Habitus. Et dans le texte suivant, il l’affirme très clairement : les
individus sont dominés par leur habitus, ils ne sont pas des êtres libres et maîtres d’eux-mêmes.

▪ Maurice Godelier: un exemple de culture humaine, les Baruyas

( lire le texte : TXT Godelier - représentation de l'homme et la femme chez les Baruyas )

 REMARQUE : exemple déjà abordé en cours en septembre.

Cet exemple est un excellent exemple de la domination masculine et de la façon dont elle
crée chez les individus un habitus, c’est-à-dire des dispositions dont tout le monde croit qu’elles
sont innées et naturelles alors qu’elles sont en fait socialement construites. Le premier texte porte
sur la vision qu’ont les Baruyas du genre masculin et du genre féminin. Lorsque nous lisons cette
distinction, il est évident pour nous qu’elle est purement construite, c’est une construction sociale,
une représentation symbolique imaginaire (et terriblement sexiste). Nous pouvons donc avoir un
regard profondément critique sur elle, notamment à cause de son caractère oppressif vis à vis des
femmes. Mais du point de vue de la conscience d’un Baruya, cette distance critique est impossible,
car leur culture n’est pas vue par eux comme une construction imaginaire, mais comme une réalité
sociale, qui a sa source dans un mythe fondateur qui n’est pas pour eux un récit imaginaire des
origines, mais bien le récit de l’origine réelle du groupe. 



Le second texte, sur les rites qui accompagnent l’abattage d’un arbre, est moins important,
mais vous donne un exemple encore plus évident du fait que les humains vivent à l’intérieur d’une
représentation imaginaire d’eux mêmes et du monde marquée par le conformisme social le plus
étroit. 

▪ L’expérience de Milgram : l’état agentique, signe une tendance 
naturelle à la soumission ? 

(lire le texte : TXT Milgram - soumission à l'autorité )

L’expérience de Milgram montre que les êtres humains ont beaucoup de mal à agir de façon
responsable  lorsqu’ils sont confrontés à une autorité qu’ils reconnaissent comme légale et qu’ils
acceptent comme  légitime.  L’état  agentique  présenté par Milgram est celui  où un individu va
renoncer à sa liberté de choisir, et suivre les ordres de l’autorité en remettant complètement en cause
sa propre morale et sa propre sensibilité. Le plus intéressant dans cette expérience est qu’il ne le fait
pas volontairement. Il éprouve « stress et anxiété » au fur et à mesure que l’expérience avance et
que les souffrances apparemment subies par le témoin sont de plus en plus pénibles. Mais il se
soumet au nom d’une structure supérieure, parce qu’il reconnaît en elle une autorité. Milgram nous
demande d’ouvrir les yeux sur l’importance qu’occupe l’autorité dans la conscience normale d’un
individu.  L’être  humain  n’est  pas  un individu isolé  vivant  sa  vie  et  faisant  ses  choix  en toute
indépendance. Il est au contraire inséré à l’intérieur d’un réseau social qui le met en rapport avec un
nombre important d’institutions qui font pour lui autorité. L’école, l’armée, la police, le chef de
service au bureau, le médecin, l’hopital, etc. 

▪ Edward Bernays et la manipulation de l’opinion  publique

Lire le texte ( TXT Bernays - gouvernement invisible dans les démocraties )

Chez les Baruyas l’ensemble des individus est conditionné par l’inscription à l’intérieur
d’une tradition qui structure la conscience individuelle sans que personne ne soit individuellement
conscient et responsable de cette manipulation. C’est un conditionnement sans conditionneur, une
manipulation sans  manipulateur.  Mais  dans  nos sociétés,  le  conditionnement  et  la  manipulation
deviennent des techniques consciemment assumées, c’est la  propagande. Il existe des entreprises
spécialisées dans cette manipulation : les agences de relations publiques et les agences de publicité.
Le rôle de ces entreprises est d’influencer les consciences des individus pour implanter en elle une
vision positive de tel ou tel produit, de telle ou telle idée politique. 

L’un des premiers inventeurs de ces techniques est l’Américain Edward Bernays, qui, dans
son livre  Propaganda expose les différentes techniques utiles pour la manipulation  de l’opinion
publique. Or ce qui nous intéresse ici, c’est l’expression même d’opinion publique. Le coeur de
l’argumentation de Bernays, c’est que l’individu vit dans une société trop complexe pour pouvoir
être véritablement le maître de ses actes et l’auteur de ses pensées. Il a tendance au contraire à
laisser les institutions façonner sa pensée, ses habitudes, et ses désirs. 

Ici rappelons nous que la vision philosophique du monde, celle de Socrate et de Descartes,
consiste à affirmer que l’être humain est fait pour sortir du régime de l’opinion (doxa), passer à un
niveau  de  conscience  supérieure  (epistémé).  Mais  dans  la  réalité  sociale,  ce  que  nous  disent
ensemble Durkheim, Bourdieu, Girard, Bernays, est que l’immense majorité des êtres humains ont
une conscience qui ne pense pas par elle-même, mais est déterminée par la société dans laquelle elle
est plongée. Chaque société, comme le montre l’économisme Thomas Piketty dans son livre Capital
et Idéologie, a tendance à secréter une  idéologie, c’est-à-dire un ensemble de représentations qui
définissent ce qui doit être vu comme juste, vrai et bon à l’intérieur d’une société. 

RQ sur l’expression « théories du complot » : 

en tant que professeur je suis invité par l’État Français à vous mettre en garde
contre les théories du complot. En effet ici vous pourriez vous dire, notamment en
lisant mal Bernays : « en fait il y a un gouvernement invisible qui complote contre
nous ». Mais il ne faut pas se méprendre sur le sens de cette expression. Certes



Bernays  affirme  qu’il  y  a  bien  un  gouvernement  invisible  des  sociétés
démocratiques modernes,  mais  il  ne s’agit  pas d’un gouvernement centralisé et
occulte.  L’erreur  des  théories  du  complot  est  d’affirmer  qu’il  existe  un  seul  et
unique  grand  complot  d’une  seule  et  même  élite  mondiale  qui  dirigerait  tout
(souvent appelés sur internet les « illuminatis »).  Cela est ridicule,  car c’est une
outrageuse simplification de la réalité sociale. 

Donc soyez prudents et évitez d’utiliser l’expression « gouvernement invisible » car
elle  prête  à  confusion.  Par  contre,  retenez  qu’il  y  a  bien  une  réalité  de  la
propagande,  de  la  manipulation  des  masses,  du  façonnement  des  consciences
individuelles par des institutions sociales, publiques et privées, une réalité dont on
ne prendra pas  la  mesure en  la  simplifiant  outrageusement  comme le  font  les
« théories d’un grand complot mondial ». 

 

4./  «     le  moi  n’est  pas  le  maître  dans  sa  propre  maison     »,  l’idée  
d’inconscient

Ici je vous recommande le visionnage du film de J Huston, Freud, passions secrètes

a) histoire de la formulation de l’hypothèse de l’inconscient

Freud est au départ un médecin qui choisit de se spécialiser en psychiatrie. Mais à son
époque, certains troubles psychiques laissent les médecins impuissants,  troubles qu’on regroupe
sous le vocable d’hystéries. Il s’agit de troubles du comportement, souvent des paralysies, mais qui
se produisent alors que l’individu n’a pas de troubles somatiques. En clair, une personne perd la
vue, alors que ses yeux voient très bien, ou se retrouve en fauteuil roulant alors que ses jambes
fonctionnent tout à fait. Certains médecins affirment qu’il s’agit là de faux malades, qui ont juste
besoin qu’on les plaigne, mais cette affirmation est très discutable : lorsqu’on plante une aiguille
dans  la  jambe  immobile,  l’hystérique  ne  sens  aucune  souffrance…  alors  peut-on  parler  de
simulation ? 

Freud, très intéressé par la question des hystériques, va obtenir une bourse d’étude pour
aller à Paris, assister aux cours d’un des plus grands aliénistes de cette époque : le docteur Charcot.
Or Charcot va montrer que lorsqu’on met les hystériques sous hypnose, on peut les débarrasser de
leurs symptomes… jusqu’à ce qu’on les réveille. Il fait alors l’hypothèse que c’est un traumatisme
passé  qui  a  entraîné  chez  le  malade  un  ébranlement  nerveux  tellement  fort  qu’il  a  enrayé  la
connexion normale du corps et de l’esprit. 

Ce qui impressionne profondément Freud, c’est que Charcot a montré, par l’hypnose, que
l’on est capable de se débarrasser des symptômes. Il ne s’agit pas encore d’un traitement, puisque
les symptômes reviennent au réveil du patient, mais il y a là, selon lui, une piste thérapeutique à
suivre.  Une fois rentré à Vienne, Freud va mettre au point une méthode de traitement qu’il appelle,
avec un associé,  Breuer,  la cure par la parole (talking cure).  Il  s’agit  de mettre le patient sous
hypnose,  et,  là,  de  lui  poser  des  questions  pour  aller  chercher  dans  son  passé  l’évènement
traumatique déclencheur de la maladie. Mais les symptômes finissent par revenir. 

 Freud va alors inventer ce qu’il appellera la psychanalyse, la même méthode que la talking 
cure, mais sans hypnose. C’est le début de la psychologie moderne. En effet, Freud va alors 
découvrir que les êtres humains ont une psychologie d’une grande profondeur, une psychologie qui 
plonge ses racines dans le passé, et ce jusqu’aux premiers moments de la vie. Le MOI n’est pas un 
esprit libre, mais le résultat d’un long processus de vie pendant lequel la psychologie de l’individu 
se structure par la séparation en nous du niveau conscient et du niveau inconscient. 

Il affirme que, grâce à la psychanalyse, l’être humain peut aller à la rencontre de son propre
inconscient. Mais comment peut-on être conscient de ce qui est inconscient ? Freud affirme que

https://www.dailymotion.com/video/xssabw


dans la vie quotidienne notre inconscient refait surface de plusieurs manières : le rêve, le lapsus, les
actes manqués. Parfois, nous voudrions faire quelque chose, mais nous faisons le contraire ! Parfois,
nous voudrions  dire  quelque  chose,  mais  notre  langue « fourche » !  Cela,  l’acte  manqué et  le
lapsus, ce sont bien deux signes que « ça » parle en nous sans que nous soyons maîtres de nous-
même à ce moment. 

Mais selon Freud, la voie royale de l’accès à l’inconscient, c’est le  rêve.  Lorsque nous
rêvons la nuit, il ne s’agit pas de pensées simplement fortuites. Dans le rêve, l’inconscient remonte
à la surface. La psychanalyse va donc se servir des rêves pour aider le patient à prendre conscience
de ce qui se cache en lui, qui parle, et qui est en train de prendre le pouvoir sur sa vie. En effet, si
chez l’individu normal l’inconscient reste à sa place, c’est-à-dire en retrait,  quasiment invisible,
chez l’individu malade, le névrosé, les conflits qui se trouvent dans l’inconscient sont si puissants
qu’ils remontent à la surface et viennent comme posséder l’individu à son insu. 

b) la structure de l’inconscient humain selon Freud

▪ le ça, le surmoi, le moi

Selon  Freud,  lorsque  nous  naissons,  notre  psychologie  n’est,  bien   sur,  pas  du  tout
structurée.  Le  nourrisson ne  parle  pas,  et,  comme son  nom l’indique,  tout  son  petit  esprit  est
accaparé par des besoins très matériels : manger, dormir. Il ne parle pas, et les seuls bruits qu’il fait
sont les cris qu’il pousse pour manifester la douleur et le malaise qu’il ressent dès qu’un des besoins
fondamentaux de son corps n’est pas satisfait. Ainsi, selon Freud, au commencement de notre vie
nous sommes tout entier dominés par nos  pulsions.  Celles-ci se manifestent sans ordre, sous la
forme  d’excitations,  qui  viennent  obséder  la  conscience  du  nourrisson.  Freud  appelle  le  ça
l’ensemble de ces pulsions. 

Mais l’enfant va devoir apprendre à contenir la manifestation désordonnée des pulsions, et
à les ranger.  C’est ce que lui  demandent ses parents, c’est  ce que lui  impose l’éducation  et la
discipline  auxquelles il est soumis. Ainsi il va peu à peu intérioriser les normes sociales dont nous
avons  déjà  parlé  avec  Durkheim et  Bourdieu.  Cette  intériorisation  va  faire  apparaître  dans  sa
psychologie un  surmoi,  qui va faire pression sur les pulsions du ça et empêcher leur expression
brute. Le surmoi est donc l’ensemble des règles morales qui sont imposées à l'enfant et s'enracinent
profondément  dans  sa  psychologie  par  intériorisation  des  exigences  et  des  interdits  parentaux.
L'enfant n'a pas conscience de ce processus sinon sous la forme d'une culpabilité qu'il  éprouve
lorsqu'il est confronté à l'interdit. Le Surmoi se développe pour encadrer, contrôler les pulsions du
ça et empêcher la manifestation consciente de leur forme brute. 

 C’est avec ce processus d’éducation que son esprit va peu à peu se diviser en

- un niveau inconscient (qui contient la manifestation brute des pulsions, mais aussi les lois les plus
puissantes de sa culture, comme la prohibition de l’inceste)

- un niveau conscient (qui contient seulement ce que la culture permet, autorise), que nous appelons
le moi et qui renvoie à tout ce dont nous faisons consciemment l’expérience.

▪ refoulement et sublimation

Lire le texte : Freud - refoulement et sublimation

Pour que cette différenciation  s’accomplisse, il faut d’abord que l’enfant repousse en lui les
pulsions marquées d’interdit culturel. C’est ce processus que Freud appelle  refoulement. Il est  la
part négative du dressage des pulsions. C'est le processus psychique par lequel le surmoi se forme
chez l'enfant. Lorsque l’enfant manifeste un comportement jugé incorrect par ses éducateurs, on lui
manifeste que ce comportement est interdit, et cet interdit va être intériorisé si profondément chez
l’enfant qu’il deviendra pour lui comme une seconde nature. 

Mais  si  l’éducation  était  seulement  basée  sur  le  refoulement,  l’enfant  deviendrait  une



véritable cocotte minute prête à imploser. L’éducation n’interdit pas seulement, elle permet. C’est
ici qu’entre en jeu la  sublimation : c'est la part positive du dressage des pulsions. processus par
lequel une pulsion brute voit déplacer son but initial (centré sur une satisfaction corporelle directe)
vers un but symbolique (en général un objet valorisé par la société). Ainsi l'enfant est poussé à
exprimer son désir de façon symbolisée, et non plus brute, en respectant, et même en épousant au
plus profond de lui-même les cadres de sa culture. Par la sublimation, les désirs de l’enfant prennent
une forme socialement acceptable. La sexualité devient séduction et romantisme, la violence et le
désir de dominer s’expriment dans le cadre des compétitions sportives ou dans le rapport aux notes
à l’école. 

▪ principe de plaisir et principe de réalité

L’être humain est donc un être de culture. Il est déterminé par le cadre culturel dans lequel 
il a grandit. Du coup la vie humaine n’est pas facile à vivre, parce que le MOI est tiraillé par deux 
principes souvent antagonistes : 

1) le principe de plaisir : le ça, l’ensemble des pulsions, demandent à être satisfaites,  et pour cela 
elles excitent la conscience, la récompense par du plaisir, et maintiennent la pression sous la forme 
du stress et de la douleur.

2) le principe de réalité : le MOI est confronté à une réalité qui n’obéit pas à sa volonté, mais au 
contraire réclame de lui qu’il se plie à ses exigences. Cette réalité, c’est le monde extérieur, mais ce 
sont aussi toutes les normes sociales de la culture auxquelles le moi est soumis.

On comprend mieux, du coup, l’expression « le moi n’est pas le maître dans sa propre
maison » car sans même qu’il en ait conscience, il doit, selon Freud, servir ces deux maîtres, ces
deux Princes, le principe de plaisir et le principe de réalité. 

C) qu’est-ce que la psychothérapie ?

▪ la névrose ou le moi enchaîné à ses propres profondeur

La maladie psychique qu’on appelle la névrose a, selon Freud, sa source dans un conflit 
inconscient. Le moi, écrasé par un surmoi trop puissant, c’est-à-dire écrasé par des normes sociales 
trop contraignantes, n’éprouve pas, ou trop peu de plaisir à vivre. 

Nous venons de voir que tout être humain, en fait, est un être frustré, à qui on a imposé de
se soumettre à une logique sociale,  de renoncer à se laisser aller  au principe de plaisir pour se
soumettre aux exigences de la société. Mais chez l’être humain normal, un équilibre s’est produit
entre le  ça et  le surmoi,  entre  le principe de plaisir  et  le  principe de réalité,  alors que chez le
névrosé, le ça est totalement écrasé par le surmoi. L’être étouffe, il est comme enfermé dans une
prison intérieur. Il vit sa vie comme s’il était étranger à lui-même. 

Un bon exemple de cela  est  la  notion  d’homosexualité  refoulée :  dans  les  cultures  où
l’homosexualité  est  frappée  d’interdit,  toute  tendance  homosexuelle  est  repoussée  dans
l’inconscient. Mais si une personne a cette orientation sexuelle, c’est comme si on annihilait en elle
toute sa vie amoureuse et sexuelle.  

▪ la cure psychanalytique : connais-toi toi même

La méthode de traitement inventée par Freud consiste à accompagner l’individu névrosé
pour qu’il aille à la recherche des nœuds névrotiques qui se sont formés en lui au cours de sa vie
infantile à cause de  refoulements traumatisants.  Il  s’agit  donc,  comme le disait  déjà  Socrate,
d’apprendre  à  « se  connaître  soi-même »,  mais  l’originalité  de  Freud  est  d’affirmer  que  cette
connaissance de soi passe par un retour vers l’enfance.

Or  ce  chemin  est  difficile  à  faire  seul,  affirme  Freud,  c’est  pour  cette  raison  que  le
thérapeute est nécessaire.  De nos jours, la psychanalyse inventée par Freud n’est  plus la seule



méthode psychothérapeutique.  Il  y  en  a  beaucoup d’autres,  mais  elles  reposent  toutes  sur  le
principe de la « talking cure ».  Par la parole, l’individu souffrant va revenir  sur son passé, être
amené à ouvrir les yeux sur ce qu’il a vraiment vécu, les traumatismes qu’il a vraiment subis. Il
s’agit  donc bien  d’un chemin de  vérité,  d’une  recherche  de  soi.  Freud résume l’objectif  de  la
psychothérapie par cette citation : « Wo es war, soll ich werden » (« où cela était, je dois advenir »).
Autrement  dit,  il  s’agit  de  sortir  de  l’inquiétante  étrangeté  dans  laquelle  la  vie  de  certaines
personnes est plongée, en prenant conscience de ce qu’on est vraiment. 

D) Freud et l’idée de culture

Lire le texte (TXT Freud - la culture ) 

Freud,  lorsqu’il  affirme  découvrir  l’inconscient  et  les  profondeurs   de  la  psychologie
humaine, pense avoir ainsi dévoilé une dimension essentielle de la nature humaine. L’être humain
ne s’humanise que parce qu’il est soumis à un processus de civilisation par la culture dans laquelle
il nait, grandit, est éduqué. Notre humanité, notre spiritualité, notre conscience symbolique sont le
fruit de la culture qui, grâce au surmoi, repousse les pulsions naturelles, asociales et destructrices
dans l’inconscient. Là encore, on le voit, l’humain n’est pas fait pour la liberté. 

Conclusion     : sommes-nous des êtres libres     ?  

Nous pouvons résumer la remise en cause de la liberté et de la rationalité de l’être humain de façon
très simple : l’être humain n’est pas un être de raison, c’est un être arraisonné. L’être humain n’est
pas un être rationnel, c’est un être raisonnable. Quelle différence ? 

L’être de raison, l’être  rationnel,  (cours 1) c’est  celui qui pense par lui-même, qui est
capable d’être le maître de lui-même, d’affirmer sa liberté, et même d’envisager qu’il n’est pas de
ce monde, qu’il est non pas corps matériel, mais âme immortelle et immatérielle. 

Mais ce que nous découvrons dans ce deuxième cours, c’est que notre esprit n’est pas si
autonome qu’il  le  croit.  Les règles qui le structurent,  il  ne les choisit  pas tant qu’il  les reçoit
passivement dans le processus d’éducation. Il apprend à être un ‘enfant sage’. Il ne raisonne pas,
on le  raisonne. Et une fois  devenu adulte,  l’être humain ne sort pas de cette dépendance.  Les
institutions sociales continuent d’influencer sa vision du monde et son comportement sous la forme
de la publicité et de l’idéologie politique. Ainsi il n’est pas du tout certain que une fois adulte
l’humain soit capable de sortir de l’état de dépendance. 

Ici le débat philosophique reste ouvert. 

d’un côté, les philosophes spiritualistes, comme Platon, Descartes, ou Kant, qui affirment que l’être
humain n’est pas de ce monde, qu’il est plus qu’un être de la nature. Il est une âme immortelle et
immatérielle qui doit  prendre conscience d’elle-même. Dans cette perspective l’être humain est
fondamentalement un être libre, et raisonnant. Dans le cas contraire, l’être humain reste enchainé à
un corps, à une animalité qui le dévoie et le perverti.  

De l’autre, les partisans du déterminisme social, comme Durkheim ou Freud, (et dans une certaine
mesure  Nietzsche),  pour  qui  l’humanité  de  l’homme  n’est  qu’un  produit  social.  Dans  cette
perspective l’être humain est fondamentalement un être déterminé, et arraisonné. 



3./ dangereuse liberté

l’être humain se croit libre, mais il est déterminé par des causes, nous dit Spinoza, l’idée d’un sujet
libre et responsable de ses actes est une fiction philosophique peut être incarnée par quelques sages
au cours de l’histoire, mais qui ne correspond pas à la manière dont l’homme se manifeste comme
être social. 

Dès lors,  que vaut  l’idée d’un être  humain laissé à lui-même ? Un electron libre dangereux et
chaotique, qui jette la discorde et le désordre partout où il se trouve, voilà la réponse. 

Ici un philosophe nous permet de faire la synthèse de nos deux premières parties, c’est Emmanuel
Kant : 

« l’homme est l’animal qui a besoin d’un maître, car il abuse à coup sur de sa liberté à l’égard de
ses semblables. Et quoiqu’en tant qu’être raisonnable il souhaite une loi qui limite la liberté de
tous, son penchant animal à l’égoïsme le pousse à se réserver, dans toute la mesure du possible, un
régime d’exception pour lui-même. » 

4./ Indispensable liberté En quel sens l’idée de liberté demeure et demeurera essentielle ?

Introduction: suite du texte de Kant « mais où trouvera-t-il ce maître ? Nul part ailleurs que dans
l’espèce humaine. Partout où 

A) l’impossible théocratie (car c’est par l’homme que Dieu parle aux hommes)

l’option théocratique

B) la nécessité de la République

le maître platonicien

C) sans la liberté, la république n’est rien 

Spinoza, ami de la liberté

 





Les textes

Emile Durkheim : désir et société

§1) Un vivant quelconque ne peut être heureux et même ne peut vivre que si ses besoins
sont suffisamment en rapport avec ses moyens. Autrement, s'ils exigent plus qu'il ne peut leur être
accordé ou simplement autre chose, ils seront froissés sans cesse et ne pourront fonctionner sans
douleur. Or, un mouvement qui ne peut se produire sans souffrance tend à ne pas se reproduire. Des
tendances  qui  ne  sont  pas  satisfaites  s'atrophient  et,  comme  la  tendance  à  vivre  n'est  que  la
résultante de toutes les autres, elle ne peut pas ne pas s'affaiblir si les autres se relâchent.

§2) Chez l'animal,  du moins à l'état  normal,  cet  équilibre s'établit  avec une spontanéité
automatique  parce  qu'il  dépend  de  conditions  purement  matérielles.  Tout  ce  que  réclame
l'organisme, c'est que les quantités de substance et d'énergie, employées sans cesse à vivre, soient
périodiquement  remplacées  par  des  quantités  équivalentes  ;  c'est  que  la  réparation  soit  égale  à
l'usure.  Quand le  vide que la vie  a creusé dans ses propres ressources est  comblé,  l'animal est
satisfait et ne demande rien de plus. Sa réflexion n'est pas assez développée pour imaginer d'autres
fins que celles qui sont impliquées dans sa nature physique. D'un autre côté, comme le travail exigé
de chaque organe dépend lui-même de l'état général des forces vitales et des nécessités de l'équilibre
organique, l'usure, à son tour, se règle sur la réparation et la balance se réalise d'elle-même. Les
limites de l'une sont aussi celles de l'autre ; elles sont également inscrites dans la constitution même
du vivant qui n'a pas le moyen de les dépasser.

§3) Mais il n'en est pas de même de l'homme, parce que la plupart de ses besoins ne sont
pas,  ou  ne  sont  pas  au  même degré,  sous  la  dépendance  du  corps.  Car,  au-delà  du  minimum
indispensable,  dont  la  nature  est  prête  à  se  contenter  quand  elle  procède  instinctivement,  la
réflexion, plus éveillée, fait entrevoir des conditions meilleures, qui apparaissent comme des fins
désirables et qui sollicitent l'activité. Ainsi comment fixer la quantité de bien-être, de confortable,
de luxe que peut légitimement rechercher un être humain ? Ni dans la constitution organique, ni
dans  la  constitution  psychologique  de  l'homme,  on  ne  trouve  rien  qui  marque  un  terme  à  de
semblables  penchants.  Le  fonctionnement  de  la  vie  individuelle  n'exige  pas  qu'ils  s'arrêtent  ici
plutôt  que là.  Surtout,  comment établir  la  manière dont  ils  doivent  varier  selon les  statuts,  les
professions, l'importance relative des services, etc. ? Il n'est pas de société où ils soient également
satisfaits  aux différents degrés de la  hiérarchie sociale.  Cependant,  dans ses traits  essentiels,  la
nature humaine est sensiblement la même chez tous les citoyens. Ce n'est donc pas elle qui peut
assigner aux besoins cette limite variable qui leur serait nécessaire. Par conséquent, en tant qu'ils
dépendent  de l'individu seul,  ils  sont  illimités.  Par  elle-même,  abstraction faite  de tout  pouvoir
extérieur qui la règle, notre sensibilité est un abîme sans fond que rien ne peut combler.

§4) Mais alors, si rien ne vient la contenir du dehors, elle ne peut être pour elle-même
qu'une source de tourments. Car des désirs illimités sont insatiables par définition et ce n'est pas
sans raison que l'insatiabilité est regardée comme un signe de morbidité. Puisque rien ne les borne,
ils dépassent toujours et infiniment les moyens dont ils disposent ; rien donc ne saurait les calmer.
Une soif inextinguible est un supplice perpétuellement renouvelé. Poursuivre une fin inaccessible
par hypothèse, c'est donc se condamner à un perpétuel état de mécontentement. Ainsi, plus on aura
et plus on voudra avoir, les satisfactions reçues ne faisant que stimuler les besoins au lieu de les
apaiser.

§5) Pour qu'il en soit autrement, il faut donc avant tout que les passions soient limitées.
Alors seulement, elles pourront être mises en harmonie avec les facultés et, par suite, satisfaites.
Mais puisqu'il n'y a rien dans l'individu qui puisse leur fixer une limite, celle-ci doit nécessairement
leur venir de quelque force extérieure à l'individu. Il faut qu'une puissance régulatrice joue pour les
besoins  moraux le  même rôle  que l'organisme pour  les  besoins  physiques.  C'est  dire  que  cette
puissance  ne  peut  être  que  morale.  C'est  l'éveil  de  la  conscience  qui  est  venu  rompre  l'état



d'équilibre dans lequel sommeillait l'animal ; seule donc la conscience peut fournir les moyens de le
rétablir. La contrainte matérielle serait ici sans effet; ce n'est pas avec des forces physico-chimiques
qu'on  peut  modifier  les  cœurs.  Dans  la  mesure  où  les  appétits  ne  sont  pas  automatiquement
contenus par des mécanismes physiologiques, ils ne peuvent s'arrêter que devant une limite qu'ils
reconnaissent  comme  juste.  Les  hommes  ne  consentiraient  pas  à  borner  leurs  désirs  s'ils   se
croyaient fondés à dépasser la borne qui leur est assignée. Seulement, cette loi de justice, ils ne
sauraient  se  la  dicter  à  eux-mêmes pour  les  raisons  que  nous  avons dites.  Ils  doivent  donc la
recevoir d'une autorité qu'ils respectent et devant laquelle ils s'inclinent spontanément. Seule, la
société, soit directement et dans son ensemble, soit par l'intermédiaire d'un de ses organes, est en
état de jouer ce rôle modérateur; car elle est le seul pouvoir moral supérieur à l'individu, et dont
celui-ci accepte la supériorité. Seule, elle a l'autorité nécessaire pour dire le droit et marquer aux
passions le point au-delà duquel elles ne doivent pas aller. Seule aussi, elle peut apprécier quelle
prime  doit  être  offerte  en  perspective  à  chaque  ordre  de  fonctionnaires,  au  mieux  de  l'intérêt
commun.

§6) Et en effet, à chaque moment de l'histoire, il y a dans la conscience morale des sociétés
un  sentiment  obscur  de  ce  que  valent  respectivement  les  différents  services  sociaux,  de  la
rémunération relative qui est due à chacun d'eux et, par conséquent, de la mesure de confortable qui
convient à la moyenne des travailleurs de chaque profession. Les différentes fonctions sont comme
hiérarchisées dans l'opinion et un certain coefficient de bien-être est attribué à chacune selon la
place qu'elle occupe dans la hiérarchie. D'après les idées reçues, il y a, par exemple, une certaine
manière de vivre qui est regardée comme la limite supérieure que puisse se proposer l'ouvrier dans
les efforts qu'il fait pour améliorer son existence, et une limite inférieure au-dessous de laquelle on
tolère difficilement qu'il descende, s'il n'a pas gravement démérité. L'une et l'autre sont différentes
pour l'ouvrier de la ville et celui de la campagne, pour le domestique et pour le journalier, pour
l'employé de commerce et pour le fonctionnaire, etc. De même encore, on blâme le riche qui vit en
pauvre,  mais on le blâme aussi  s'il  recherche avec excès les  raffinements du luxe.  En vain les
économistes protestent ; ce sera toujours un scandale pour le sentiment publie qu'un particulier
puisse employer en consommations absolument superflues une trop grande quantité de richesses et
il semble même que cette intolérance ne se relâche qu'aux époques de perturbation morale. Il y a
donc une véritable réglementation qui, pour n'avoir pas toujours une forme juridique, ne laisse pas
de fixer, avec une précision relative, le maximum d'aisance que chaque classe de la société peut
légitimement  chercher  à  atteindre.  Du  reste,  l'échelle  ainsi  dressée,  n'a  rien  d'immuable.  Elle
change, selon que le revenu collectif croît ou décroît et selon les changements qui se font dans les
idées morales de la société. C'est ainsi que ce qui a le caractère du luxe pour une époque, ne l'a plus
pour une autre ; que le bien-être, qui, pendant longtemps, n'était octroyé à une classe qu'à titre
exceptionnel et surérogatoire, finit par apparaître comme rigoureusement nécessaire et de stricte
équité.

§7)  Sous  cette  pression,  chacun,  dans  sa  sphère,  se  rend  vaguement  compte  du  point
extrême  jusqu'où  peuvent  aller  ses  ambitions  et  n'aspire  à  rien  au-delà.  Si,  du  moins,  il  est
respectueux de la  règle  et  docile  à l'autorité  collective,  c'est-à-dire  s'il  a  une saine constitution
morale, il sent qu'il n'est pas bien d'exiger davantage. Un but et un terme sont ainsi marqués aux
passions. Sans doute, cette détermination n'a rien de rigide ni d'absolu. L'idéal économique assigné
à  chaque  catégorie  de  citoyens,  est  compris  lui-même  entre  de  certaines  limites  à  l'intérieur
desquelles les désirs peuvent se mouvoir avec liberté, Mais il n'est pas illimité. C'est cette limitation
relative  et  la  modération  qui  en  résulte  qui  font  les  hommes  contents  de  leur  sort  tout  en  les
stimulant avec mesure à le rendre meilleur ; et c'est ce contentement moyen qui donne naissance à
ce sentiment de joie calme et active ; à ce plaisir d'être et de vivre qui, pour les sociétés comme pour
les individus, est la caractéristique de la santé. Chacun, du moins en général, est alors en harmonie
avec sa condition et ne désire que ce qu'il peut légitimement espérer comme prix normal de son
activité. 

Emile Durkheim, Le suicide



Thrasymaque : nul n’est juste par désir, tous sont justes par calcul

Les hommes prétendent que, par nature, il est bon de commettre l'injustice et mauvais de la
souffrir,  mais  qu'il  y  a  plus  de  mal  à  la  souffrir  que  de  bien  à  la  commettre.  Aussi,  lorsque
mutuellement ils la commettent et la subissent, et qu'ils goûtent des deux états, ceux qui ne peuvent
point  éviter  l'un ni  choisir  l'autre  estiment  utile  de  s'entendre pour  ne plus  commettre  ni  subir
l'injustice. De là prirent naissance les lois et les conventions, et l'on appela légitime et juste ce que
prescrivait la loi. Voilà l'origine et l'essence de la justice: elle tient le milieu entre le plus grand bien
– commettre impunément l'injustice – et le plus grand mal – la subir quand on est incapable de se
venger. Entre ces deux extrêmes, la justice est aimée non comme un bien en soi, mais parce que
l'impuissance de commettre l'injustice lui donne du prix. En effet,  celui qui peut pratiquer cette
dernière ne s'entendra jamais avec personne pour s'abstenir de la commettre ou de la subir, car il
serait  fou.  Telle  est  donc  Socrate,  la  nature  de  la  justice,  et  telle  son  origine,  selon  l'opinion
commune. 

Maintenant, que ceux qui la pratiquent agissent par impuissance de commettre l'injustice, c'est
ce que nous sentirons particulièrement bien si nous faisons la supposition suivante. Donnons licence
au juste et à l'injuste de faire ce qu'ils veulent; suivons les et regardons où, l'un et l'autre, les mène le
désir. Nous prendrons le juste en flagrant délit de poursuivre le même but que l'injuste, poussé par le
besoin de l'emporter sur les autres: c'est ce que recherche toute nature comme un bien, mais que, par
loi et par force, on ramène au respect de l'égalité. La licence dont je parle serait surtout significative
s'ils recevaient le pouvoir qu'eut jadis, dit-on, l'ancêtre de Gygès le Lydien. Cet homme était un
berger,  au  service  du  roi  qui  gouvernait  alors  la  Lydie.  Un  jour,  au  cours  d'un  violent  orage,
accompagné d'un séisme, le sol se fendit et il se forma une ouverture béante près de l'endroit où il
faisait paître son troupeau. Plein d'étonnement, il y descendit, et (...) vit un cheval de bronze creux,
percé de petites portes; s'étant penché vers l'intérieur, il y aperçut un cadavre de taille plus grande,
semblait-il, que celle d'un homme, et qui avait à la main un anneau d'or, dont il s'empara; puis il
partit sans prendre autre chose. Or, à l'assemblée habituelle des bergers qui se tenait chaque mois
pour informer le roi de l'état de ses troupeaux, il se rendit portant au doigt cet anneau. Ayant pris
place au milieu des autres, il tourna par hasard le chaton de la bague vers l'intérieur de sa main;
aussitôt il devint invisible à ses voisins qui parlèrent de lui comme s'il était parti. Étonné, il mania
de nouveau la bague en tâtonnant, tourna le chaton en dehors et, ce faisant, redevint visible. S'étant
rendu compte de cela, il répéta l'expérience pour voir si l'anneau avait bien ce pouvoir; le même
prodige se reproduisit: en tournant le chaton en dedans, il devenait invisible, en dehors, visible. Dès
qu'il fut sûr de son fait, il fit en sorte d'être au nombre des messagers qui se rendaient auprès du roi.
Arrivé au palais, il séduisit la reine, complota avec elle la mort du roi, le tua, et obtint ainsi le
pouvoir.

 Si donc il existait deux anneaux de cette sorte, et que le juste reçut l'un, l'injuste l'autre, aucun,
pense-t-on, nul ne serait de nature assez adamantine1 pour persévérer dans la justice et pour avoir le
courage de ne pas toucher au bien d'autrui, alors qu'il pourrait prendre sans crainte ce qu'il voudrait
sur la place publique, s'introduire dans les maisons pour s'unir à qui lui plairait, tuer les uns, briser
les fers des autres et faire tout à son gré, devenu l'égal d'un dieu parmi les hommes.  (...)

Et l'on citerait cela comme une grande preuve que personne n'est juste volontairement, mais par
contrainte, la justice n'étant pas un bien individuel, puisque celui qui se croit capable de commettre
l'injustice la commet. 

Platon, La République

1 Qui a la dureté et la pureté du diamant. 



Kant : la conscience morale ou le sens rationnel du devoir 

Tout homme a une conscience et se trouve observé menacé de manière générale tenu en
respect (respect lié à la crainte) par un juge intérieur et cette puissance qui veille en lui sur les lois
n'est pas quelque chose de forgé -arbitrairement- par lui-même mais elle est inhérente à son être.
Elle le suit comme son ombre quand il pense lui échapper. Il peut sans doute par des plaisirs ou des
distractions  s'étourdir  ou s'endormir,  mais  il  ne saurait  éviter  parfois de revenir  à  soi  ou de se
réveiller dès lors qu'il en perçoit la voix terrible. Il est bien possible à l'homme de tomber dans la
plus  extrême abjection  où  il  ne  se  soucie  plus  de  cette  voix,  mais  il  ne  peut  jamais  éviter  de
l'entendre. Cette disposition intellectuelle originaire et (puisqu'elle est la représentation du devoir)
morale qu'on appelle conscience, a en elle-même ceci de particulier que bien que l'homme n'y ait
affaire qu'avec lui-même, il se voit cependant contraint par sa raison d'agir comme sur l'ordre d'une
autre  personne.  Car  le  débat  dont  il  est  ici  question est  celui  d'une cause  judiciaire  devant  un
tribunal. Concevoir celui qui est accusé par sa conscience comme ne faisant qu'une seule et même
personne avec le juge, est une manière absurde de se représenter le tribunal : car s'il en était ainsi
l'accusateur perdrait toujours. C'est pourquoi pour ne pas être en contradiction avec elle-même, la
conscience  humaine  en  tous  ses  devoirs  doit  concevoir  un  autre  (comme l'homme en  général)
qu'elle même comme juge de ses actions. Cet autre peut être maintenant une personne réelle ou
seulement une personne idéale que la raison se donne à elle-même.

Kant, Métaphysique des moeurs

Descartes : grandes âmes et âmes basses

Mais il me semble que la différence qui est entre les plus grandes âmes et celles qui sont bases et
vulgaires, consiste, principalement, en ce que les âmes vulgaires se laissent aller à leurs passions,
et ne sont heureuses ou malheureuses, que selon que les choses qui leur surviennent sont agréables
ou déplaisantes ; au lieu que les autres ont des raisonnements si forts et si puissants que, bien
qu’elles aient aussi des passions, et même souvent de plus violentes que celles du commun, leur
raison demeure néanmoins toujours la maîtresse, et fait que les afflictions mêmes leur servent, et
contribuent à la parfaite félicité dont elles jouissent dès cette vie. Car d’une part, se considérant
comme  immortelles  et  capables  de  recevoir  de  très  grands  contentements,  puis,  d’autre  part,
considérant  qu’elles  sont  jointes  à  des  corps  mortels  et  fragiles,  qui  sont  sujets  à  beaucoup
d’infirmités, et qui ne peuvent manquer de périr dans peu d’années, elles font bien tout ce qui est
en leur pouvoir pour se rendre la fortune favorable en cette vie, mais néanmoins elles l’estiment si
peu,  au regard de l’éternité,  qu’elles  n’en  considèrent  quasi  les  événements  que comme nous
faisons ceux des comédies.

Descartes, Lettre à Elisabeth du 18 mai 1645.

René Girard : le désir mimétique et sa résolution

Une  fois  que  ses  besoins  primordiaux  sont  satisfaits,  et  parfois  même  avant,
l'homme désire intensément mais il ne sait pas exactement quoi, car c'est l'être qu'il désire, un être
dont il se sent privé et dont quelqu'un d'autre lui paraît pourvu. Le sujet attend de cet autre qu'il lui
dise  ce  qu'il  faut  désirer,  pour  acquérir  cet  être.  Si  le  modèle,  déjà  doté,  semble-t-il,  d'un être
supérieur désire quelque chose, il ne peut s'agir que d'un objet capable de conférer une plénitude
d'être encore plus totale.  Ce n'est pas par des paroles,  c'est  par son propre désir que le modèle
désigne au sujet l'objet suprêmement désirable. 

Nous revenons à une idée ancienne mais dont les implications sont peut-être méconnues; le
désir est essentiellement mimétique, il se calque sur un désir modèle; il élit le même objet que ce
modèle. Le mimétisme du désir enfantin est universellement reconnu. Le désir adulte n'est en rien
différent,  à  ceci  près  que  l'adulte,  en  particulier  dans  notre  contexte  culturel,  a  honte,  le  plus
souvent, de se modeler sur autrui; il a peur de révéler son manque d'être. Il se déclare hautement
satisfait de lui-même; il se présente en modèle aux autres; chacun va répétant: "imitez moi" afin de
dissimuler sa propre imitation. 

René Girard, La violence et le sacré



John Locke : la morale ou l’empire des préjugés

Ceux qui veillent (comme ils disent) à donner de bons principes aux enfants (bien peu sont
démunis d'un lot de principes pour enfants auxquels ils accordent foi), distillent dans l'entendement
de l’enfant jusque là sans préjugés ces doctrines qu'ils voudraient voir mémorisées et appliquées
(n'importe  quel  caractère  se  marque  chez  l’enfant  comme  sur  du  papier  blanc) :  elles  sont
enseignées aussitôt que l'enfant commence à percevoir et, quand il grandit, on les renforce par la
répétition publique ou par l'accord tacite  du voisinage ;  ou au moins par l'accord de ceux dont
l'enfant estime la sagesse, la connaissance et la piété et qui voient dans ces principes le fondement
sur lequel bâtir leur religion et leurs mœurs : ainsi ces doctrines acquièrent-elles la réputation de
vérités innées, indubitables et évidentes par elles-mêmes.

On peut ajouter que, lorsque des enfants éduqués ainsi deviennent adultes et reviennent sur ce
qu'ils pensent, ils n'y peuvent rien trouver de plus ancien que ces opinions qu'on leur a enseignées
avant que la mémoire ait commencé à tenir le registre de leurs actes ou des dates d'apparition des
nouveautés. Ils n'ont dès lors aucun scrupule à conclure que ces propositions dont la connaissance
n'a aucune origine perceptible en eux ont été certainement imprimées sur leur esprit par Dieu ou la
Nature et non enseignées par qui que ce soit. Ils conservent ces propositions et s'y soumettent avec
vénération, comme beaucoup se soumettent à leurs parents non pas parce que c'est naturel (dans les
pays où ils ne sont pas formés ainsi, les enfants n'agissent pas ainsi) mais parce qu'ils pensent que
c'est naturel.

LOCKE, Essai sur l'entendement humain 

Nietzsche : le devoir moral est avant tout un devoir social qui écrase l’individu

Nous disons bonnes les vertus d’un homme, non pas à cause des résultats qu’elles peuvent
avoir pour lui, mais à cause des résultats qu’elles peuvent avoir pour nous et pour la société : dans
l’éloge de la vertu on n’a jamais été bien « désintéressé », on n’a jamais été bien « altruiste » ! On
aurait remarqué, sans cela, que les vertus (comme l’application, l’obéissance, la chasteté, la piété, la
justice) sont généralement nuisibles à celui qui les possède, parce que ce sont des instincts qui
règnent en lui trop violemment, trop avidement, et ne veulent à aucun prix se laisser contrebalancer
raisonnablement par les autres. Quand on possède une vertu, une vraie vertu, une vertu complète
(non une petite tendance à l’avoir), on est victime de cette vertu ! Et c’est précisément pourquoi le
voisin  en  fait  la  louange !  On loue  l’homme zélé  bien  que  son zèle  gâte  sa  vue,  qu’il  use  la
spontanéité et la fraîcheur de son esprit : on vante, on plaint le jeune homme qui s’est « tué à la
tâche » parce qu’on pense : « Pour l’ensemble social, perdre la meilleure unité n’est encore qu’un
petit sacrifice ! Il est fâcheux que ce sacrifice soit nécessaire ! Mais il serait bien plus fâcheux que
l’individu pensât différemment, qu’il attachât plus d’importance à se conserver et à se développer
qu’à travailler au service de tous ! » On ne plaint donc pas ce jeune homme à cause de lui-même,
mais parce que sa mort a fait perdre à la société un instrument soumis, sans égards pour lui-même,
bref un « brave homme », comme on dit. 

Friedrich Nietzsche, Le Gai Savoir

Pierre Bourdieu : l’habitus plus fort que l’individu

Les passions de l’habitus dominé, relation sociale somatisée, loi sociale convertie en loi
incorporée, ne sont pas de celles que l’on peut suspendre par un simple effort de la volonté, fondé
sur  une  prise  de  conscience  libératrice.  S’il  est  tout  à  fait  illusoire  de  croire  que  la  violence
symbolique peut être vaincue par les seules armes de la conscience et de la volonté, c’est que les
effets et les conditions de son efficacité sont durablement inscrits au plus intime des corps sous
forme de dispositions.  (…) Par exemple le rejet  hors des lieux publics,  qui,  lorsqu’il  s’affirme
explicitement, comme chez les Kabyles,  condamne les femmes à des espaces séparés et  fait de
l’approche d’un espace masculin, comme les abords d’un lieu d’assemblée, une épreuve terrible,
peut  s’accomplir  ailleurs,  presque  aussi  efficacement,  au  travers  de  cette  sorte  d’agoraphobie
socialement imposée qui peut survivre longtemps à l’abolition des interdits les plus visibles et qui
conduit les femmes à s’exclure elles-mêmes de l’agora. 



Pierre Bourdieu, la domination masculine (retour au cours)
 

Maurice Godelier : l’habitus social chez les Baruyas de Papouasie Nouvelle Guinée

TEXTE 1 : sur l’initiation des hommes et des femmes chez les Baruyas

Les  initiations  masculines  et  féminines  sont  les  deux  aspects  complémentaires  d'une
pratique sociale qui institue et légitime la domination des hommes sur les femmes. Les hommes ont
quelque chose – le sperme- que les femmes n'ont pas, qui est source de force et de vie, et qui fait
des hommes les représentants, les piliers et les dirigeants légitimes de la société. Les femmes ont
quelque chose que les hommes n'ont pas – le sang menstruel -  qui menace la force des hommes et
risque d'anéantir la supériorité masculine. Les femmes ont en outre un sexe qui s'ouvre et ouvre la
voie aux puissances cosmiques hostiles aux humains. Il faut donc séparer les garçons des filles,
pour préserver, protéger et faire croître ce qui fait leur force et leur supériorité, et la force de la
société. 

Bref,  les  rapports  hommes/femmes  chez  les  Baruya  se  présentent  sous  la  forme  d'une
opposition rigide et assez simple entre deux pôles dont l'un serait positif et l'autre négatif ; c’est
pourquoi  le  premier  aurait  toutes  les  bonnes  raisons  de  dominer  l'autre,  de  le  diriger  et  de  le
réprimer.  A promouvoir  et  à  exalter  cette  supériorité  du pôle positif,  seraient  consacrés  les  dix
années de l'initiation masculine. À consentir à leur subordination et à reconnaître  explicitement leur
infériorité seraient destinés les quelques rituels des initiations féminines. 

Tout cela n'est pas faux et correspond probablement à la vision qu'on de ces choses garçons
et filles dans les premiers moments de leur initiation. Après tout, leur langue elle-même ne vient-
elle pas témoigner de ces évidences ? En Baruya, un gibier, par exemple, une fois mort, devient
féminin. Le masculin désigne donc le mouvement, la vie, la force, et le féminin leurs contraires. La
femme,  le  féminin,  connotent  la  faiblesse  physique,  la  passivité,  l'ignorance,  le  manque
d'intelligence, sources essentielles de désordre dans la vie sociale. 

Texte 2 : sur les rites accompagnant l’abattage d’un arbre chez les Baruyas

Quand on défriche la forêt vierge, les hommes choisissent un arbre géant parmi ceux de la
parcelle à cultiver, t ils en ornent le tronc de plantes magiques, de colliers de cauries, de plumes
noires d'oiseau de paradis, les mêmes que celles que portent les jeunes initiés du troisième stade, les
tchouwanié. L'arbre est ensuite attaqué à la hache par deux hommes, pendant que tous ceux  qui
coopèrent au défrichement attendent, un bâton orné de feuilles magiques à la main. Lorsque le géant
vacille et entame sa chute, ils poussent de grands cris tout en jetant leurs bâtons vers l'arbre qui
s'effondre. Ils espèrent ainsi chasser l'esprit del 'arbre, plein de colère contre les hommes, vers le
territoire de leurs ennemis où l se vengera en tuant ceux qu'il surprendra en train d'abattre des arbres
dans la forêt. Ainsi, il n'y a jamais de véritable paix entre les Baruya et leurs ennemis car même
après que les combats ont officiellement cessé entre les guerriers, la guerre continue par l'envoi
d'esprits-missiles invisibles mais meurtriers. 

Quand le sol d'un jardin est nettoyé, la palissade plantée, un certain nombre de parcelles
délimitées à l'intérieur de l'enceinte et attribuées à des parentes ou à des voisines, l'homme qui a pris
l'initiative du défrichement accomplit une brève cérémonie magique au centre du jardin, sur l'une
des parcelles que cultivera sa femme. Cette magie, pour faire pousser les patates douces, les taros
(songe) ou d'autres plantes, lui vient de ses ancêtres et il la transmettra à ses fils. 

Maurice Godelier, la fabrique des grands hommes

L’expérience de Milgram et la soumission à l’autorité

En 1961, Stanley Milgram conduit une expérience de psychologie sociale à l’université de Stanford
aux Etats Unis. À partir de quand les hommes opposent-ils leur libre arbitre à des ordres immoraux ? Le
dispositif est le suivant : un expérimentateur ordonne à des sujets de sanctionner les erreurs d’un prétendu
élève dont on teste apparemment la mémoire. Chaque fois que l’élève commet une erreur, l’expérimentateur



ordonne de lui infliger une décharge électrique, en augmentant progressivement la puissance de celle-ci,
jusqu’à atteindre des niveaux potentiellement mortels (plus de 400 volts). Les sujets vont-ils résister aux
ordres de l’expérimentateur ? 

Dans une série d’enquêtes préliminaires, Milgram avait interrogé plus d’une centaine de personnes
(psychiatres, étudiants, adultes) sur les comportements qu’elles-mêmes ou d’autres adopteraient face à un
expérimentateur leur ordonnant de conduire l’expérience à son terme. Toutes avaient répondu qu’au delà
d’un certain seuil, la désobéissance l’emporterait. (…) De telles prévisions reposaient sur le triple présupposé
1) que les gens ne sont nullement enclins à faire souffrir un innocent
2) que en l’absence de coercition (contrainte physique) le sujet reste libre et maître de ses actes, la situation
dans laquelle il se trouve n’exerçant aucune  influence sur son comportement
3) que seul le moi profond décide de ses actions, à partir d’un choix raisonné de valeurs.

Voici maintenant ce que l’expérience de Milgram a montré : à la fin de la séance, sur les 40 sujets,
26, soit 65 % d’entre eux, avaient poussé l’obéissance jusqu’à accepter d’envoyer, par 3 fois, la décharge
maximale de 450 volts, tout en témoignant divers signes d’agitation et d’anxiété. 

Pour  expliquer  cela Milgram a proposé le  concept  d’état agentique :  « un individu est  en état
agentique quand, dans une situation sociale donnée, il se définit de façon telle qu’il accepte le contrôle total
d’une personne possédant un statut plus élevé. Dans ce cas, il ne s’estime plus responsable de ses actes. Il
voit en lui-même un simple instrument destiné à exécuter la volonté d’autrui. À l’inverse, les rares sujets
interrompant l’expérience avant son terme se considéraient  comme les seuls auteurs de leurs actes (état
autonome)  bien  que  l’expérimentateur  affirmât  qu’il  assumait  entièrement  la  responsabilité  légale  des
conséquences. 

Synthèse du livre de Stanley Milgram, Soumission à l’autorité

Bernays : le gouvernement invisible,base des sociétés démocratiques

La  manipulation  consciente,  intelligente,  des  opinions  et  des  habitudes  organisées  des
masses joue un rôle important dans une société démocratique. Ceux qui manipulent ce mécanisme
social imperceptible forment un gouvernement invisible qui dirige véritablement le pays.

Nous sommes pour une large part gouvernés par des hommes dont nous ignorons tout, qui
modèlent nos esprits, forgent nos goûts, nous soufflent nos idées. C’est là une conséquence logique
de l’organisation de notre société démocratique. Cette forme de coopération du plus grand nombre
est une nécessité pour que nous puissions vivre ensemble au sein d’une société au fonctionnement
bien  huilé. 

Le plus souvent, nos chefs invisibles ne connaissent pas l’identité des autres membres du
cabinet très fermé auquel ils appartiennent. 

Ils nous gouvernent en vertu de leur autorité naturelle, de leur capacité à formuler les idées
dont  nous  avons  besoin,  de  la  position  qu’ils  occupent  dans  la  structure  sociale.  Peu  importe
comment nous réagissons individuellement à cette situation puisque dans la vie quotidienne, que
l’on pense à la politique ou aux affaires, à notre comportement social ou à nos valeurs morales, de
fait nous sommes dominés par ce nombre relativement restreint de gens – une infime fraction des
120 millions d’habitants du pays – en mesure de comprendre les processus mentaux et les modèles
sociaux des masses. Ce sont eux qui tirent les ficelles : ils controlent l’opinion publique, exploitent
les vieilles forces sociales existantes, inventent d’autres façons de relier le monde et de le guider. 

(…)
Théoriquement,  chacun se fait  son opinion sur les questions publiques et  sur celles qui

concernent la vie privéee. Dans la pratique, si tous les citoyens devaient étudier par eux-mêmes
l’ensemble  des  informations  abstraites  d’ordre  économique,  politique  et  moral  en  jeu  dans  le
moindre sujet, ils se rendraient vite compte qu’il leur est impossible d’arriver à quelque conclsuion
que ce soit. Nous avons donc volontairement accepté de laisser à un gouvernement invisible le soin
de passer les informations au crible pour mettre en lumière le problème principal, afin de ramener le
choix à des proportions réalistes. Nous acceptons que nos dirigeants et les organes de presse dont ils
se servent pour toucher le grand public nous désignent les questions dites d’intérêt général ; nous
acceptions qu’un  guide moral, un pasteur, par exemple, ou un essayiste ou simplement une opinion
répandue nous prescrivent un code de conduite social standardisé auquel, la plupart du temps, nous
nous conformons. 

Edward Bernays, Propaganda



Freud : refoulement et sublimation

Une violente répression des pulsions exercée de l'extérieur n'apporte jamais pour résultat
l'extinction ou la domination de celles-ci, mais occasionne un refoulement qui installe la propension
à entrer ultérieurement dans la névrose. La psychanalyse a souvent eu l'occasion d'apprendre à quel
point la sévérité indubitablement sans discernement de l'éducation participe à la production de la
maladie nerveuse, ou au prix de quel préjudice de la capacité d'agir et de la capacité de jouir la
normalité exigée est acquise. Elle peut aussi enseigner quelle précieuse contribution à la formation
du caractère fournissent ces instincts asociaux et pervers de l'enfant, s'ils ne sont pas soumis au
refoulement, mais sont écartés par le processus dénommé sublimation de leurs buts primitifs vers
des  buts  plus  précieux.  Nos  meilleures  vertus  sont  nées  comme  formations  réactionnelles  et
sublimations  sur  l'humus  de  nos  plus  mauvaises  dispositions.  L'éducation  devrait  se  garder
soigneusement de combler ces sources de forces fécondes et se borner à favoriser les processus par
lesquels ces énergies sont conduites vers le bon chemin. 

Sigmund Freud

Freud : la culture

La culture  humaine -  j'entends par  là  tout  ce  en quoi  la  vie  humaine s'est  élevée au-dessus  de ses
conditions animales et ce en quoi elle se différencie de la vie des bêtes, et je dédaigne de séparer culture et
civilisation - présente, comme on sait, deux faces à l'observateur. Elle englobe, d'une part, tout le savoir et
tout le savoir-faire que les hommes ont acquis afin de dominer les forces de la nature et de gagner sur elle
des biens pour la satisfaction des besoins humains et, d'autre part, tous les dispositifs qui sont nécessaires
pour régler les relations des hommes entre eux et, en particulier, la répartition des biens accessibles. Ces
deux orientations  de  la  culture  ne  sont  pas  indépendantes  l'une de l'autre,  premièrement,  parce  que  les
relations mutuelles des hommes sont profondément influencées par la mesure de satisfaction pulsionnelle (1)
que  permettent  les  biens  disponibles ;  deuxièmement,  parce  que  l'homme lui-même,  pris  isolément,  est
susceptible d'entrer avec un autre dans une relation qui fait de lui un bien, pour autant que cet autre utilise sa
force de travail ou le prend pour objet sexuel ; mais aussi, troisièmement, parce que chaque individu est
virtuellement un ennemi de la culture, laquelle est pourtant censée être d'un intérêt humain universel. Il est
remarquable que les hommes, si tant est qu'ils puissent exister dans l'isolement, ressentent néanmoins comme
une pression pénible les sacrifices que la culture attend d'eux pour permettre une vie en commun. La culture
doit donc être défendue contre l'individu, et ses dispositifs, institutions et commandements se mettent au
service de cette tâche.

Freud, l’Avenir d’une Illusion


	Cours 2 – Pourquoi est-il si difficile d’être juste ?
	1./ l’insociabilité humaine: la spécificité du désir humain est d’être démesuré
	A) Durkheim : « notre sensibilité est un abîme sans fond que rien ne peut combler »
	la sensibilité est une adaptation biologique
	chez l’humain, avec l’éveil de la conscience symbolique, la sensibilité devient périlleuse

	B) Thrasymaque : l’être humain est par nature un être injuste

	2./ N’y a-t-il pas, cependant, en nous, une conscience morale par laquelle nous sommes capables d’être justes et de faire le bien ?
	3./ N’est-ce pas plutôt la normalisation sociale qui moralise l’être humain ?
	A) le mimétisme du désir humain (Girard)
	L’angoisse existentielle : l’être humain n’est, au fond, rien.
	Imiter pour devenir quelqu’un

	B) la fabrication sociale de l’être de l’Homme (Bergson, Locke)
	la logique du conformisme social
	l’individu écrasé par la morale
	Retour sur la notion de culture

	C) quelques exemples de la détermination culturelle (Bourdieu, Godelier, Milgram, Bernays)
	la domination masculine, un exemple des effets du conformisme social
	Maurice Godelier: un exemple de culture humaine, les Baruyas
	L’expérience de Milgram : l’état agentique, signe une tendance naturelle à la soumission ?
	Edward Bernays et la manipulation de l’opinion publique


	4./ « le moi n’est pas le maître dans sa propre maison », l’idée d’inconscient
	a) histoire de la formulation de l’hypothèse de l’inconscient
	b) la structure de l’inconscient humain selon Freud
	le ça, le surmoi, le moi
	refoulement et sublimation
	principe de plaisir et principe de réalité

	C) qu’est-ce que la psychothérapie ?
	la névrose ou le moi enchaîné à ses propres profondeur
	la cure psychanalytique : connais-toi toi même

	D) Freud et l’idée de culture

	Conclusion : sommes-nous des êtres libres ?


