Cours 2 - Pourquoi est-il si difficile d'étre juste ?

Notions abordées dans ce cours: le bonheur / le devoir / la nature humaine / la religion / la
conscience et I’inconscient

Notre premier cours était centré sur la révolution socratique. Nous y avons vu que [’étre
humain, doué d’une conscience symbolique, était capable, en passant par I’apprentissage d’une
culture donnée, de mettre en question cette culture, et de se développer comme étre de raison, lancé
a la recherche du bien, du beau, de la justice et de la vérité. Ce cours affirmait donc, avec Socrate,
la nature profondément rationnelle de I’esprit humain.

Nous allons d’abord nous intéresser a la recherche de la justice, et voir comment cet
esprit rationnel qui est le notre se confronte avec cette premiére figure de I’absolu qui est la
Justice.

Nous sommes des animaux sociaux, comme la fourmi ou ’abeille. Nous sommes donc des
étres de relation. Etre, pour nous, c’est « étre avec », « partager », « coopérer ». Cette vie
commune suppose donc un ajustement de chacun avec les autres membres du groupe. Chez les
autres animaux, cet ajustement se fait naturellement. La question de la justice ne se pose donc pas.
La nature du lion (le male dominant dévore les petits qui ne sont pas les siens), du chimpanzé (le
mdle le plus fort domine le reste du groupe) est peut étre cruelle, mais elle n’est ni juste ni injuste,
parce que I’ajustement de I’individu au reste du groupe obéit a la nécessité de la logique de
P’espeéce. Il y a donc la une premiere réponse a notre question : si I’humain n’est pas par nature un
étre juste, c’est parce que la justice ne surgit pas de la nature.

La question de la justice apparait chez I’humain parce que lui seul a le pouvoir conscient
d’inventer les formes de sa relation aux autres. Nous retrouvons ici I’idée que, grdce a I’acces a la
conscience symbolique, I’étre humain est ouvert au champ du possible. Son évolution n’obéit plus a
la nécessité de sa nature spécifique, elle est ouverte a la contingence du choix réfléchi. La
question de la justice devient alors celle du rapport correct, du bon ajustement, entre les étres
humains qui composent une société, la question de I’harmonie sociale.

Nous avons donc un premier probleme : la justice n’est pas présente dans la nature. C’est a
nous de la créer. Mais ce probleme en cache un autre plus profond, comme le montre ce texte de
Kant :

L’homme est I’animal qui a besoin d’un maitre, car il abuse a coup sur de sa
liberté a 1’égard de ses semblables. Et quoiqu’en tant qu’étre raisonnable, il
souhaite une loi qui limite la liberté de tous, son penchant animal a I’égoisme le
pousse a se réserver, dans toute la mesure du possible, un régime d’exception pour
lui-méme. Mais ou trouvera-t-il ce maitre ? Nul part ailleurs que dans 1’espece
humaine.

Kant, Anthropologie d’un point de vue pragmatique

« En tant qu’étre raisonnable », nous venons de le dire, nous sommes voués a rechercher
des regles de justice, qui permettront la vie commune, des lois « qui limitent la liberté de tous ».
Voila donc le probléme de la justice ? Oui, sauf que...

... sauf que nous ne souhaitons pas, en fait, cette justice qui est pourtant essentielle a notre
vie sociale. Nous avons en nous une profonde répugnance a la justice, car en nous se trouve un
« penchant animal a 1’égoisme » qui nous dévie de cette nécessité d’un ajustement réciproque les
uns avec les autres. Ce veut en moi la nature, c’est la méme chose que ce que veut la nature du
chimpanzé ou du lion : ma réalisation. Je ne veux pas construire avec les autres les ajustements



nécessaires d la vie du groupe. Je veux que le groupe s’ajuste a moi.

Résumons. L’étre humain a besoin de la justice, parce qu’il a besoin de construire par lui-
méme les ajustements qui permettent des relations harmonieuses dans le groupe social. Mais sur ce
chemin il rencontre une résistance fondamentale, qui est celle de sa nature animale. Comme le dit
Kant, nous sommes donc a la fois des étres sociaux, et insociaux, c’est ce qu’il appelle
« I’'insociable sociabilité » de I’étre humain.

1./ I'insociabilité humaine: la spécificité du désir humain est d’étre
démesuré

A) Durkheim : « notre sensibilité est un abime sans fond que rien ne
peut combler »

(Toute cette partie est basée sur I’analyse du texte suivant : Durkheim - désir et société )

= |a sensibilité est une adaptation biologique

Tout d’abord Durkheim ne part pas de I’idée d’une « ame » qui serait propre a I’humain. Il
place au contraire son analyse de I’humain a I’intérieur de la biologie. La conscience fait partie des
adaptations biologiques, elle est apparue, sous la forme de la conscience immédiate, puis de la
conscience réfléchie, parce qu’elle permet de mieux s’en sortir. Par exemple, le chimpanzé, en
découvrant comment casser les noix, a accés a de nouvelles sources de nourriture. Donc 1’éveil de la
réflexion apparait comme un avantage. Comme son cousin chimpanzé, 1’étre humain, en devenant
fabricateur d’outils, améliore sa facon de vivre.

Sauf que... sauf que chez les singes la réflexion s’éveille, puis elle s’endort et retrouve les
automatismes de la vie naturelle. Donc 1’outil que le singe invente apporte un bien nouveau, mais
limité et qui ne change pas le cours de 1’existence du singe. La conscience réfléchie s’est éveillée
pour trouver le moyen de mieux satisfaire la vie du corps. Le corps satisfait, la conscience retombe
dans I’immédiateté de la vie naturelle.

Mais chez I’étre humain, la conscience réfléchie ne va pas seulement résoudre des
problémes techniques. Elle va aussi créer de nouveaux problémes, et des problemes qu’elle ne
parviendra pas a résoudre individuellement d’aprés Durkheim.

= chez I’lhumain, avec I’éveil de la conscience symbolique, la sensibilité
devient périlleuse

En effet, chez ’humain, la réflexion a franchi un autre stade, celui de la conscience
symbolique. La différence est immense : I’outil nouveau qu’on a inventé va

- étre facilement transmis aux autres
- étre rapidement amélioré
- entrainer sans cesse 1’apparition de nouveaux besoins.

Ainsi, alors que I’invention est ponctuelle chez I’animal, chez I’étre humain elle est comme
une marche d’escalier, qui va permettre d’en construire une autre, et encore une autre, et encore une
autre. Cela va entrainer un bouleversement complet de notre psychologie: la conscience
symbolique humaine n’est plus limitée a la considération des besoins biologiques, elle congoit
désormais des désirs symboliques. [’étre humain n’est plus seulement un corps, mais un étre
beaucoup plus vaste que le corps. Le sens de sa vie n’est plus seulement de satisfaire et d’assurer la
santé du corps. La vie humaine s’ouvre sur une multitude de possibilités. Et c’est ainsi que « notre
sensibilité devient un abime sans fond que rien ne peut combler. »

Qu’est-ce qui te fait plaisir ? A quoi es-tu sensible ? Compare la réponse de 1’animal et la
tienne ! Chez lui, seul le corps répond a ces questions. Le corps, seulement le corps, toujours le



corps. Chez nous, méme lorsque le corps n’a besoin de rien, la sensibilité parle encore. L’humain ne
se contente pas de la satisfaction de ses besoins. Il voit beaucoup plus loin. Luxe, prestige, honneur,
gloire, aucun de ces objets du désir humain n’a plus rien de naturel ! Tout cela est insensé pour le
corps... mais bien réel pour I’esprit de I’étre humain, qui est prét a se mettre en danger, a risquer la
mort elle-méme afin de réaliser son désir.

Et C’est ainsi que, s’affranchissant de sa mesure naturelle, 1’étre humain, devenu nature
spirituelle, se perd dans la démesure, (hubris en grec ancien).

RQ: le probléeme de la démesure, nous le retrouvons formulé sous forme de mythe
dans de nombreuses cultures humaines :

- la démesure d’Adam et Eve mangeant du fruit défendu, dans la Bible et le Coran
- la démesure de Ravana qui veut devenir le roi du monde dans le Ramayana

- [a démesure de Midas qui choisi, comme don des Dieux, de pouvoir transformer
tout ce qu'il touche en or.

Il y a la une conclusion philosophique essentielle : pour Platon ou Descartes, la source de
nos problémes, c’est le corps. Or en fait, le corps n’est pas un si grand trouble féte. Ce qui jette du
désordre, de la démesure dans nos vie, ce n’est pas le corps, mais notre « sensibilité ». C’est 1’esprit,
I’ame de I’&tre humain qui contient un déséquilibre. Pas le corps biologique.

B) Thrasymaque : I’étre humain est par nature un étre injuste

Remarque : le texte que nous allons étudier ici est un extrait de la République de Platon. Mais ce
texte ne refléte pas du tout la pensée de Platon. Dans ses livres, Platon est en discussion avec des
penseurs auxquels il s’oppose. Ici le locuteur, Adimante, reprend et détaille les propos tenus
quelques temps auparavant par Thrasymaque un célebre sophiste.

Lire le texte :Texte Platon - pour Thrasymaque tout homme est naturellement injuste

Ce texte contient une histoire : un jeune berger découvre un anneau magique qui lui donne
le pouvoir d’invisibilité. Il va utiliser ce pouvoir pour tuer le Roi de Lydie et prendre sa place,
devenant ainsi le fondateur d’une nouvelle dynastie.

Cette histoire se termine sur la question suivante : donnez a un homme juste et a un homme
injuste cet anneau, se comporteront-ils différemment ? Selon Thrasymaque non. Le juste oubliera
bien vite sa justice pour user et abuser du pouvoir que lui donne 1’anneau. (Tolkien a repris cette
conclusion dans sa saga Le Seigneur des Anneaux puisque dans cette histoire, nul n’est capable de
résister a la séduction de 1’anneau de pouvoir).

Le début du texte nous donne 1’analyse philosophique que vient illustrer cette histoire :
I’étre humain n’est pas juste par nature. C’est-a-dire qu’il n’a aucun désir pour la justice. Dans le
texte de Kant nous avons pu lire que 1’étre humain, « en tant qu’étre raisonnable, souhaite une loi
qui limite la liberté de tous ». Certes, dit Thrasymaque, mais cela n’est que par calcul, par intérét.
La plupart des hommes, tout en étant habité par le désir illimité dont parle Durkheim, sont aussi
dominés par une autre passion : la peur. Ils désirent étre les mieux servis, mais ils ont peur de la
compétition et de ses dangers. Ils aiment donc la justice par calcul : « s’il y a une loi commune et
que nous devons tous nous y soumettre, alors je n’aurais plus a avoir peur car je vivrai sous la
protection des lois ». Donc méme les hommes justes n’aiment pas la justice par nature, mais par
calcul, parce qu’ils désirent la sécurité.

La conclusion est tres nette : nul n’est juste par amour de la justice. Tous sont justes parce
qu’ils préferent pour eux mémes la soumission a des lois communes que le danger de la compétition
sans frein.

Thrasymaque a donc un grand mépris et pour la justice, et pour ceux qui la désirent. Selon
lui les Grands Hommes sont ceux qui ne renoncent pas devant la peur, ce sont ceux qui ont le
courage « d’avoir de grandes passions et de les satisfaire ».



2.l N’y a-t-il pas, cependant, en nous, une conscience morale par laquelle
nous sommes capables d’étre justes et de faire le bien ?

TRANSITION : Thrasymaque a-t-il raison ? Il y a la un des débats les plus essentiels de toute
I’histoire de la philosophie. La justice a-t-elle une valeur en elle-méme, une valeur absolue, ou bien
est-elle seulement relative a un autre désir, le désir de vivre en sécurité ? Nous allons parler ici de
trois philosophes, Platon, Descartes, et Kant, qui ont une analyse radicalement différente de cette
citation de Kant

« en tant qu’étre raisonnable, I’étre humain souhaite une loi qui limite la liberté de tous ».

Pour Thrasymaque, on vient de le voir, cette phrase ne signifie absolument pas que I’étre
humain a en lui une nature essentiellement faite pour la justice. Le souhait de la loi, le désir de
justice est en fait alimenté par la peur et le désir de sécurité.

Selon Platon, Descartes et Kant, il y a la une mécompréhension catastrophique de 1’essence
de I’étre humain.

A) Kant : la raison est au principe de notre sens du devoir

TXT - Kant - la conscience morale ou le sens rationnel du devoir

universalité
raison principe

impératif catégorique

B) Descartes : I’ame immortelle et immatérielle, véritable essence de I’homme

Descartes - Grandes dmes et ames basses

la nature spirituelle de 1’étre humain : I’ame distincte du corps
la grande ame et I’ame basse et vulgaire

2 rapports radicalement différents a I’existence.

C) Platon et Kant : I’importance de la religion

Platon est I’un des premiers a comprendre 1’importance de la religion comme institution sociale. Il
est essentiel d’enseigner aux étres humains qu’ils ne sont pas de ce monde. Que leur corps n’est pas
leur essence véritable. Leur nature n’est pas naturelle, mais surnaturelle. Leur destinée n’est pas
mondaine mais immortelle.

La religion = institution qui doit implanter en ’homme ceci sous forme de croyance parce que la
plupart des étres humains sont incapables de s’élever au niveau ou ils auraient la connaissance de
cette supériorité de 1’ame sur le corps.

3./ N’est-ce pas plutét la normalisation sociale qui moralise I’étre humain ?

TRANSITION : Apres ces analyses philosophiques, intéressons nous a la maniere dont les étres
humains ont effectivement résolu, dans leur vie sociale, le probleme de la pression de leur
« penchant animal a I’égoisme ». Nous allons découvrir que la morale, le sens du devoir, ne sont
pas d’abord le produit de la raison et de la réflexion, mais le produit du dressage et de I’habitude.




A) le mimétisme du désir humain (Girard)

= L’angoisse existentielle : ’étre humain n’est, au fond, rien.

Le sens de la vie ? A la place de la réponse simple et immémoriale qui habite 1’animal : le
sens de la vie est dans la direction du corps, le ceeur de I’étre humain n’a plus qu’une question, un
grand point d’interrogation. Qui suis-je ? Que dois-je faire ? Que puis-je espérer ? En ce sens,
I’ouverture de la pensée humaine est profondément angoissante. C’est une ouverture sur tout, mais
ou tout est objet de question, d’hésitation, d’interrogation. Or, comme le dit Durkheim, cette
situation est profondément déprimante. Il y a chez ’homme un désarroi existentiel dii au fait que
ni toi ni moi ne savons plus d’instinct dans quelle direction lancer notre activité. L’esprit humain
découvre un nouveau sentiment, 1’angoisse, une peur nouvelle. La peur de I’animal est une peur
ponctuelle et sensée : la peur du prédateur, la peur du dominant, la peur du danger, en général. Mais
I’étre humain découvre une peur paralysante et absurde : la peur devant le néant, le rien, 1’absence
de sens. C’est cela 1’angoisse. Elle nait dés que la conscience s’éveille chez !’enfant, et se
manifeste, par exemple, sous la forme de la peur du noir, qui est en fait la peur qu’éprouve 1’enfant
devant les galopades insensées de sa propre imagination, devant la démesure de son propre esprit.

Alors comment les étres humains ont-ils réussi a persévérer dans leur étre ?

Nous avions déja une réponse dans le cours précédent: celle de Socrate. Le point
d’Archimede, selon lui, c’est la raison individuelle... or Durkheim nous amene a découvrir que la
pensée individuelle est en fait néant, « je pense donc je suis » ? Non, en fait « je pense, et ma pensée
se perd dans tous les sens ! ». Donc comment, en fait, les humains ont-ils réussi a s’équilibrer et a
ne pas se laisser dépérir sous la pression de 1’angoisse ? Quel est notre « point d’Archimede » ?

= Imiter pour devenir quelqu’un

( Lire le texte : TXT, Girard - désir mimétique )

La réponse de René Girard n’est pas le fruit d’une méditation personnelle, mais d’une
analyse des cultures humaines. Ce n’est pas une réponse philosophique, mais anthropologique : le
seul point d’ Archimede qu’on trouve dans I’histoire des hommes, c’est qu’un modeéle soit proposé a
I’admiration et a I’imitation des étres humains. L’enfant sort de 1’angoisse primitive en se calquant
sur un modéle. Papa, Maman, Lionel Messi, Aya Nakamura, Barbie, Spiderman, 1’enfant, dans sa
construction personnelle, ne se regarde pas dans le miroir. L’image de lui-méme, il la recherche en
regardant au-dessus de lui. Lui, il est petit, lui, il n’est rien, lui, dit Girard, il « manque d’étre »,
aussi est-il attiré par ces étres lumineux, puisqu’ils sont mis dans la lumiere des projecteurs par sa
société. Et c’est ainsi que s’enclenche la dynamique mimétique.

Nous prenons donc ici connaissance d’une autre dimension essentielle de notre étre qui
nous €éloigne encore davantage de 1’idée de subjectivité libre. Chez I’homme, 1’existence précede
I’essence ? Voila que cette affirmation de Sartre devient fort discutable. Oui, c’est vrai, 1’enfant
n’est rien encore, ou si peu. Mais cette absence d’essence, cette liberté, elle est en fait invivable,
intolérable, et 1’enfant la délaisse pour se lancer a corps perdu dans la recherche de modeéles a
imiter. Il se soumet, en ce sens, a un étre qu’il percoit non pas seulement comme supérieur, mais
comme plus « plein » que lui.

B) la fabrication sociale de I'étre de ’'Homme (Bergson, Locke)

= lalogique du conformisme social

Locke - la morale ou I'empire des préjugés

voir aussi la correction de 1’explication du texte de Bergson, accessible ici.

L’étre humain ne peut se régler seul. Il a besoin de modeles. Et Bergson montre ainsi que



I’6tre humain n’est pas d’abord une réalité biologique, mais une construction sociale. L’étre
humain majeur, ce n’est pas d’abord, comme le pensait Kant, un étre libre et responsable de ses
choix, maitre de lui-méme. C’est un étre qui a appris a se maitriser parce qu’il a intégré un modéle
social.

La plupart des hommes ne sont pas des philosophes maitres d’eux-mémes, sages et libres.
Si on veut bien observer I’immense masse des sociétés humaines, on verra alors que ces sociétés ne
se structurent pas en se basant sur I’initiation rationnelle des hommes qui la composent, mais en se
basant sur la logique du conformisme social. La société va modeler I’esprit des individus par
I’intermédiaire de ses institutions (la famille, I’école, 1’armée, la prison, etc.) pour qu’ils intégrent
dans leur esprit une vision du monde et de leur place dans le monde qui soit favorable a 1’équilibre
social. I’individu se met ainsi, au cours de son enfance a intégrer des normes, et des valeurs, par
lesquelles il s’identifie a un type social et finit par se définir en fonction du statut qu’il occupe dans
la société.

Le texte de Locke montre ainsi comme la pensée individuelle est en fait le réceptacle des
préjugés du groupe social. Dans I’esprit de I’individu, les « principes » ne sont pas fondés sur la

délibération rationnelle, mais sur le dressage de 1’enfant qu’ils ont étés. La valeur des principes est
recue comme bonne sans étre jamais véritablement interrogée.

Durkheim va jusqu’a affirmer qu’il existe une conscience collective bien plus puissante
que la conscience individuelle, et qui s’impose a tous les membres d’une société. Cette conscience
collective, c’est I’adhésion de tous aux mémes normes sociales et le sentiment d’appartenance a un
groupe.

On peut résumer le fossé qui sépare la pensée philosophique de la pensée sociologique avec
deux mots :

La personne Le personnage

pour le philosophe, I’étre humain est fait pour Pour le sociologue, I’étre humain est fait pour
devenir une personne, autonome, agissant et|devenir un personnage, dépendant, dans sa

pensant en fonction de choix rationnels. maniere de penser, de normes sociales et de
représentations qui orientent voire définissent
ses choix.

= I’idée d’un individu singulier et libre = 1’idée d’un individu normé et déterminé.

= lindividu écrasé par la morale

Nietzsche: le devoir moral est avant tout devoir social qui écrase 1'individu

= Retour sur la notion de culture

Nous pouvons ici résumer d’un mot tout ce que nous avons acquis jusqu’ici dans cette
partie : I’étre humain n’est pas d’abord un étre de raison, une ame immatérielle et immortelle. C’est
avant tout, selon Locke, Bergson, un étre de culture, un étre dont le cerveau développé

- ne lui permet pas avant toute chose de devenir un étre libre

- mais lui permet de se hausser au niveau symbolique et de devenir ainsi un étre qui vit a I’intérieur
d’un milieu culturel.

La culture se définit alors comme 1’ensemble des traditions qui sont transmises de génération en
génération a I’intérieur d’un groupe social humain et qui donnent son unité symbolique a ce groupe
social. La culture regroupe ainsi toutes les coutumes, les usages, les croyances, les connaissances,
les techniques d’un groupe humain donné.

Ainsi nous, les humains, ne vivons pas dans la nature, mais dans un monde culturel qui



est totalement organisé par des normes, des regles, des lois qui sont conventionnelles.

La conscience humaine n’est donc pas d’abord, de ce point de vue, la capacité a réfléchir
par soi-méme, de facon purement autonome, mais la capacité a intégrer cet ordre culturel
symbolique. Du coup nous finissons par prendre ces conventions pour la réalité ultime. Cela nous
amene a penser de facon ethnocentrique. Toute culture, toute société a tendance a se prendre
comme la mesure universelle du beau, du juste et du vrai et a évaluer les autres cultures comme
inférieures. La manifestation la plus tranchée de 1’ethnocentrisme nomme 1’autre sauvage ou
barbare.

C) quelques exemples de la détermination culturelle (Bourdieu,
Godelier, Milgram, Bernays)

= la domination masculine, un exemple des effets du conformisme social

(lire le texte : TXT Bourdieu - habitus )

Pierre Bourdieu est lui aussi un sociologue francais, qui a voué sa vie a analyser et a
exposer les mécanismes de domination par lesquels les individus humains, loin de s’affirmer
comme des étre autonomes, se coulent dans le moule du conformisme social. Il a sur ce point
inventé un concept, le concept d’habitus. I’habitus, c’est un « systeme de dispositions durables et
transposables, structures structurées disposées a fonctionner comme structures structurantes, c’est-
a-dire en tant que principes générateurs et organisateurs de pratiques et de représentations ». Cette
définition est difficile, il faut I’analyser en détail pour la comprendre. « dispositions » cela renvoie
au fait que I’individu humain est disposé a certaines choses : il a des golits, des appétits, des
croyances, des usages, qui orientent ses choix. Or ces dispositions ne lui sont pas naturelles. Ce sont
des « structures structurées » c’est-a-dire qu’elles viennent de 1’extérieur, par I’éducation et la vie
sociale, s’imprimer en lui et ordonner son comportement et ses maniéres de penser. Ainsi elles
deviennent des « structures structurantes ».

Dans un de ses livres les plus célebres, la domination masculine, Bourdieu analyse
comment les femmes et les hommes en viennent, dans toutes les sociétés patriarcales, a intérioriser
la domination masculine comme si c’était une réalité naturelle. Les sociétés patriarcales sont en
effet des sociétés qui affirment la supériorité de I’homme, 1’infériorité de la femme, son caractére
subalterne de sorte que la femme serait naturellement faite pour 1’obéissance, et ’homme pour le
commandement. C’est ce que Pierre Bourdieu a appelé la domination masculine. Or I’essentiel est
que les femmes intégrent cette domination au cceur de leur esprit et de leurs actions. Il s’agit 1a d’un
bon exemple de formation de I’Habitus. Et dans le texte suivant, il I’affirme trés clairement : les
individus sont dominés par leur habitus, ils ne sont pas des étres libres et maitres d’eux-mémes.

=  Maurice Godelier: un exemple de culture humaine, les Baruyas

(lire le texte : TXT Godelier - représentation de I'homme et la femme chez les Baruyas )

Cet exemple est un excellent exemple de la domination masculine et de la facon dont elle
crée chez les individus un habitus, c’est-a-dire des dispositions dont tout le monde croit qu’elles
sont innées et naturelles alors qu’elles sont en fait socialement construites. Le premier texte porte
sur la vision qu’ont les Baruyas du genre masculin et du genre féminin. Lorsque nous lisons cette
distinction, il est évident pour nous qu’elle est purement construite, c’est une construction sociale,
une représentation symbolique imaginaire (et terriblement sexiste). Nous pouvons donc avoir un
regard profondément critique sur elle, notamment a cause de son caractére oppressif vis a vis des
femmes. Mais du point de vue de la conscience d’un Baruya, cette distance critique est impossible,
car leur culture n’est pas vue par eux comme une construction imaginaire, mais comme une réalité
sociale, qui a sa source dans un mythe fondateur qui n’est pas pour eux un récit imaginaire des
origines, mais bien le récit de 1’origine réelle du groupe.



Le second texte, sur les rites qui accompagnent 1’abattage d’un arbre, est moins important,
mais vous donne un exemple encore plus évident du fait que les humains vivent a I’intérieur d’une
représentation imaginaire d’eux mémes et du monde marquée par le conformisme social le plus
étroit.

= L’expérience de Milgram : I’état agentique, signe une tendance
naturelle a la soumission ?

(lire le texte : TXT Milgram - soumission a l'autorité )

L’expérience de Milgram montre que les étres humains ont beaucoup de mal a agir de fagon
responsable lorsqu’ils sont confrontés a une autorité qu’ils reconnaissent comme légale et qu’ils
acceptent comme légitime. L’état agentique présenté par Milgram est celui ou un individu va
renoncer a sa liberté de choisir, et suivre les ordres de 1’autorité en remettant complétement en cause
sa propre morale et sa propre sensibilité. Le plus intéressant dans cette expérience est qu’il ne le fait
pas volontairement. Il éprouve « stress et anxiété » au fur et a mesure que I’expérience avance et
que les souffrances apparemment subies par le témoin sont de plus en plus pénibles. Mais il se
soumet au nom d’une structure supérieure, parce qu’il reconnait en elle une autorité. Milgram nous
demande d’ouvrir les yeux sur I’importance qu’occupe 1’autorité dans la conscience normale d’un
individu. L’étre humain n’est pas un individu isolé vivant sa vie et faisant ses choix en toute
indépendance. Il est au contraire inséré a I’intérieur d’un réseau social qui le met en rapport avec un
nombre important d’institutions qui font pour lui autorité. L’école, 1’armée, la police, le chef de
service au bureau, le médecin, 1’hopital, etc.

= Edward Bernays et la manipulation de I'opinion publique

Lire le texte ( TXT Bernays - gouvernement invisible dans les démocraties )

Chez les Baruyas I’ensemble des individus est conditionné par 1’inscription a 1’intérieur
d’une tradition qui structure la conscience individuelle sans que personne ne soit individuellement
conscient et responsable de cette manipulation. C’est un conditionnement sans conditionneur, une
manipulation sans manipulateur. Mais dans nos sociétés, le conditionnement et la manipulation
deviennent des techniques consciemment assumées, c’est la propagande. Il existe des entreprises
spécialisées dans cette manipulation : les agences de relations publiques et les agences de publicité.
Le role de ces entreprises est d’influencer les consciences des individus pour implanter en elle une
vision positive de tel ou tel produit, de telle ou telle idée politique.

L’un des premiers inventeurs de ces techniques est I’ Américain Edward Bernays, qui, dans
son livre Propaganda expose les différentes techniques utiles pour la manipulation de 1’opinion
publique. Or ce qui nous intéresse ici, c’est I’expression méme d’opinion publique. Le coeur de
I’argumentation de Bernays, c’est que 1’individu vit dans une société trop complexe pour pouvoir
étre véritablement le maitre de ses actes et I’auteur de ses pensées. Il a tendance au contraire a
laisser les institutions faconner sa pensée, ses habitudes, et ses désirs.

Ici rappelons nous que la vision philosophique du monde, celle de Socrate et de Descartes,
consiste a affirmer que 1’étre humain est fait pour sortir du régime de 1’opinion (doxa), passer a un
niveau de conscience supérieure (epistémé). Mais dans la réalité sociale, ce que nous disent
ensemble Durkheim, Bourdieu, Girard, Bernays, est que I’immense majorité des étres humains ont
une conscience qui ne pense pas par elle-méme, mais est déterminée par la société dans laquelle elle
est plongée. Chaque société, comme le montre 1’économisme Thomas Piketty dans son livre Capital
et Idéologie, a tendance a secréter une idéologie, c’est-a-dire un ensemble de représentations qui
définissent ce qui doit étre vu comme juste, vrai et bon a I’intérieur d’une société.

RQ sur l'expression « théories du complot » :

en tant que professeur je suis invité par U'Etat Frangais 3 vous mettre en garde
contre les théories du complot. En effet ici vous pourriez vous dire, notamment en
lisant mal Bernays : « en fait il y a un gouvernement invisible qui complote contre
nous ». Mais il ne faut pas se méprendre sur le sens de cette expression. Certes



Bernays affirme qu'il y a bien un gouvernement invisible des sociétés
démocratiques modernes, mais il ne s'agit pas d’'un gouvernement centralisé et
occulte. L'erreur des théories du complot est d'affirmer qu'il existe un seul et
unique grand complot d’'une seule et méme élite mondiale qui dirigerait tout
(souvent appelés sur internet les « illuminatis »). Cela est ridicule, car c'est une
outrageuse simplification de la réalité sociale.

Donc soyez prudents et évitez d'utiliser 'expression « gouvernement invisible » car
elle préte a confusion. Par contre, retenez qu'il y a bien une réalité de la
propagande, de la manipulation des masses, du faconnement des consciences
individuelles par des institutions sociales, publiques et privées, une réalité dont on
ne prendra pas la mesure en la simplifiant outrageusement comme le font les
« théories d’'un grand complot mondial ».

4./ «le moi n’est pas le maitre dans sa propre maison », l'idée
d’inconscient

Ici je vous recommande le visionnage du film de J Huston, Freud, passions secrétes

a) histoire de la formulation de I’hypothése de I’inconscient

Freud est au départ un médecin qui choisit de se spécialiser en psychiatrie. Mais a son
époque, certains troubles psychiques laissent les médecins impuissants, troubles qu’on regroupe
sous le vocable d’hystéries. Il s’agit de troubles du comportement, souvent des paralysies, mais qui
se produisent alors que 1’individu n’a pas de troubles somatiques. En clair, une personne perd la
vue, alors que ses yeux voient trés bien, ou se retrouve en fauteuil roulant alors que ses jambes
fonctionnent tout a fait. Certains médecins affirment qu’il s’agit la de faux malades, qui ont juste
besoin qu’on les plaigne, mais cette affirmation est trés discutable : lorsqu’on plante une aiguille
dans la jambe immobile, 1’hystérique ne sens aucune souffrance... alors peut-on parler de
simulation ?

Freud, trés intéressé par la question des hystériques, va obtenir une bourse d’étude pour
aller a Paris, assister aux cours d’un des plus grands aliénistes de cette époque : le docteur Charcot.
Or Charcot va montrer que lorsqu’on met les hystériques sous hypnose, on peut les débarrasser de
leurs symptomes... jusqu’a ce qu’on les réveille. Il fait alors I’hypothése que c’est un traumatisme
passé qui a entrainé chez le malade un ébranlement nerveux tellement fort qu’il a enrayé la
connexion normale du corps et de 1’esprit.

Ce qui impressionne profondément Freud, c’est que Charcot a montré, par 1I’hypnose, que
I’on est capable de se débarrasser des symptomes. Il ne s’agit pas encore d’un traitement, puisque
les symptomes reviennent au réveil du patient, mais il y a la, selon lui, une piste thérapeutique a
suivre. Une fois rentré a Vienne, Freud va mettre au point une méthode de traitement qu’il appelle,
avec un associé, Breuer, la cure par la parole (talking cure). Il s’agit de mettre le patient sous
hypnose, et, la, de lui poser des questions pour aller chercher dans son passé 1’évenement
traumatique déclencheur de la maladie. Mais les symptomes finissent par revenir.

Freud va alors inventer ce qu’il appellera la psychanalyse, la méme méthode que la talking
cure, mais sans hypnose. C’est le début de la psychologie moderne. En effet, Freud va alors
découvrir que les étres humains ont une psychologie d’une grande profondeur, une psychologie qui
plonge ses racines dans le passé, et ce jusqu’aux premiers moments de la vie. Le MOI n’est pas un
esprit libre, mais le résultat d’un long processus de vie pendant lequel la psychologie de I’individu
se structure par la séparation en nous du niveau conscient et du niveau inconscient.

Il affirme que, grace a la psychanalyse, I’étre humain peut aller a la rencontre de son propre
inconscient. Mais comment peut-on étre conscient de ce qui est inconscient ? Freud affirme que


https://www.dailymotion.com/video/xssabw

dans la vie quotidienne notre inconscient refait surface de plusieurs maniéres : le réve, le lapsus, les
actes manqués. Parfois, nous voudrions faire quelque chose, mais nous faisons le contraire ! Parfois,
nous voudrions dire quelque chose, mais notre langue « fourche » ! Cela, 1’acte manqué et le
lapsus, ce sont bien deux signes que « ca » parle en nous sans que nous soyons maitres de nous-
méme a ce moment.

Mais selon Freud, la voie royale de I’acces a I’inconscient, c’est le réve. Lorsque nous
révons la nuit, il ne s’agit pas de pensées simplement fortuites. Dans le réve, 1’inconscient remonte
a la surface. La psychanalyse va donc se servir des réves pour aider le patient a prendre conscience
de ce qui se cache en lui, qui parle, et qui est en train de prendre le pouvoir sur sa vie. En effet, si
chez I’individu normal I’inconscient reste a sa place, c’est-a-dire en retrait, quasiment invisible,
chez I’individu malade, le névrosé, les conflits qui se trouvent dans 1’inconscient sont si puissants
qu’ils remontent a la surface et viennent comme posséder 1’individu a son insu.

b) la structure de I'inconscient humain selon Freud

= le ca, le surmoi, le moi

Selon Freud, lorsque nous naissons, notre psychologie n’est, bien sur, pas du tout
structurée. Le nourrisson ne parle pas, et, comme son nom l’indique, tout son petit esprit est
accaparé par des besoins tres matériels : manger, dormir. Il ne parle pas, et les seuls bruits qu’il fait
sont les cris qu’il pousse pour manifester la douleur et le malaise qu’il ressent des qu’un des besoins
fondamentaux de son corps n’est pas satisfait. Ainsi, selon Freud, au commencement de notre vie
nous sommes tout entier dominés par nos pulsions. Celles-ci se manifestent sans ordre, sous la
forme d’excitations, qui viennent obséder la conscience du nourrisson. Freud appelle le ca
I’ensemble de ces pulsions.

Mais I’enfant va devoir apprendre a contenir la manifestation désordonnée des pulsions, et
a les ranger. C’est ce que lui demandent ses parents, c’est ce que lui impose 1’éducation et la
discipline auxquelles il est soumis. Ainsi il va peu a peu intérioriser les normes sociales dont nous
avons déja parlé avec Durkheim et Bourdieu. Cette intériorisation va faire apparaitre dans sa
psychologie un surmoi, qui va faire pression sur les pulsions du ca et empécher leur expression
brute. Le surmoi est donc I’ensemble des regles morales qui sont imposées a I'enfant et s'enracinent
profondément dans sa psychologie par intériorisation des exigences et des interdits parentaux.
L'enfant n'a pas conscience de ce processus sinon sous la forme d'une culpabilité qu'il éprouve
lorsqu'il est confronté a l'interdit. Le Surmoi se développe pour encadrer, controler les pulsions du
ca et empécher la manifestation consciente de leur forme brute.

C’est avec ce processus d’éducation que son esprit va peu a peu se diviser en

- un niveau inconscient (qui contient la manifestation brute des pulsions, mais aussi les lois les plus
puissantes de sa culture, comme la prohibition de 1’inceste)

- un niveau conscient (qui contient seulement ce que la culture permet, autorise), que nous appelons
le moi et qui renvoie a tout ce dont nous faisons consciemment 1’expérience.

= refoulement et sublimation
Lire le texte : Freud - refoulement et sublimation

Pour que cette différenciation s’accomplisse, il faut d’abord que 1’enfant repousse en lui les
pulsions marquées d’interdit culturel. C’est ce processus que Freud appelle refoulement. Il est la
part négative du dressage des pulsions. C'est le processus psychique par lequel le surmoi se forme
chez l'enfant. Lorsque 1’enfant manifeste un comportement jugé incorrect par ses éducateurs, on lui
manifeste que ce comportement est interdit, et cet interdit va étre intériorisé si profondément chez
I’enfant qu’il deviendra pour lui comme une seconde nature.

Mais si I’éducation était seulement basée sur le refoulement, 1’enfant deviendrait une



véritable cocotte minute préte a imploser. L’éducation n’interdit pas seulement, elle permet. C’est
ici qu’entre en jeu la sublimation : c'est la part positive du dressage des pulsions. processus par
lequel une pulsion brute voit déplacer son but initial (centré sur une satisfaction corporelle directe)
vers un but symbolique (en général un objet valorisé par la société). Ainsi l'enfant est poussé a
exprimer son désir de facon symbolisée, et non plus brute, en respectant, et méme en épousant au
plus profond de lui-méme les cadres de sa culture. Par la sublimation, les désirs de 1’enfant prennent
une forme socialement acceptable. La sexualité devient séduction et romantisme, la violence et le
désir de dominer s’expriment dans le cadre des compétitions sportives ou dans le rapport aux notes
al’école.

= principe de plaisir et principe de réalité

L’étre humain est donc un étre de culture. Il est déterminé par le cadre culturel dans lequel
il a grandit. Du coup la vie humaine n’est pas facile a vivre, parce que le MOI est tiraillé par deux
principes souvent antagonistes :

1) le principe de plaisir : le ca, I’ensemble des pulsions, demandent a étre satisfaites, et pour cela
elles excitent la conscience, la récompense par du plaisir, et maintiennent la pression sous la forme
du stress et de la douleur.

2) le principe de réalité : le MOI est confronté a une réalité qui n’obéit pas a sa volonté, mais au
contraire réclame de lui qu’il se plie a ses exigences. Cette réalité, c’est le monde extérieur, mais ce
sont aussi toutes les normes sociales de la culture auxquelles le moi est soumis.

On comprend mieux, du coup, I’expression « le moi n’est pas le maitre dans sa propre
maison » car sans méme qu’il en ait conscience, il doit, selon Freud, servir ces deux maitres, ces
deux Princes, le principe de plaisir et le principe de réalité.

C) qu’est-ce que la psychothérapie ?

= |a névrose ou le moi enchainé a ses propres profondeur

La maladie psychique qu’on appelle la névrose a, selon Freud, sa source dans un conflit
inconscient. Le moi, écrasé par un surmoi trop puissant, c’est-a-dire écrasé par des normes sociales
trop contraignantes, n’éprouve pas, ou trop peu de plaisir a vivre.

Nous venons de voir que tout étre humain, en fait, est un étre frustré, a qui on a imposé de
se soumettre a une logique sociale, de renoncer a se laisser aller au principe de plaisir pour se
soumettre aux exigences de la société. Mais chez I’étre humain normal, un équilibre s’est produit
entre le ca et le surmoi, entre le principe de plaisir et le principe de réalité, alors que chez le
névrosé, le ca est totalement écrasé par le surmoi. L’étre étouffe, il est comme enfermé dans une
prison intérieur. Il vit sa vie comme s’il était étranger a lui-méme.

Un bon exemple de cela est la notion d’homosexualité refoulée : dans les cultures ou
I’homosexualité est frappée d’interdit, toute tendance homosexuelle est repoussée dans
I’inconscient. Mais si une personne a cette orientation sexuelle, c’est comme si on annihilait en elle
toute sa vie amoureuse et sexuelle.

= |a cure psychanalytique : connais-toi toi méme

La méthode de traitement inventée par Freud consiste a accompagner 1’individu névrosé
pour qu’il aille a la recherche des nceuds névrotiques qui se sont formés en lui au cours de sa vie
infantile a cause de refoulements traumatisants. Il s’agit donc, comme le disait déja Socrate,
d’apprendre a « se connaitre soi-méme », mais 1’originalité de Freud est d’affirmer que cette
connaissance de soi passe par un retour vers I’enfance.

Or ce chemin est difficile a faire seul, affirme Freud, c’est pour cette raison que le
thérapeute est nécessaire. De nos jours, la psychanalyse inventée par Freud n’est plus la seule



méthode psychothérapeutique. 11 y en a beaucoup d’autres, mais elles reposent toutes sur le
principe de la « talking cure ». Par la parole, I’individu souffrant va revenir sur son passé, étre
amené a ouvrir les yeux sur ce qu’il a vraiment vécu, les traumatismes qu’il a vraiment subis. Il
s’agit donc bien d’un chemin de vérité, d’une recherche de soi. Freud résume !’objectif de la
psychothérapie par cette citation : « Wo es war, soll ich werden » (« ot cela était, je dois advenir »).
Autrement dit, il s’agit de sortir de 1’inquiétante étrangeté dans laquelle la vie de certaines
personnes est plongée, en prenant conscience de ce qu’on est vraiment.

D) Freud et I'idée de culture

Lire le texte (TXT Ereud - la culture )

Freud, lorsqu’il affirme découvrir I’inconscient et les profondeurs de la psychologie
humaine, pense avoir ainsi dévoilé une dimension essentielle de la nature humaine. L’étre humain
ne s’humanise que parce qu’il est soumis a un processus de civilisation par la culture dans laquelle
il nait, grandit, est éduqué. Notre humanité, notre spiritualité, notre conscience symbolique sont le
fruit de la culture qui, grace au surmoi, repousse les pulsions naturelles, asociales et destructrices
dans I’inconscient. La encore, on le voit, ’humain n’est pas fait pour la liberté.

Conclusion : sommes-nous des étres libres ?

Nous pouvons résumer la remise en cause de la liberté et de la rationalité de I’étre humain de fagcon
tres simple : I’étre humain n’est pas un étre de raison, c’est un étre arraisonné. L’étre humain n’est
pas un étre rationnel, c’est un étre raisonnable. Quelle différence ?

L’étre de raison, I’étre rationnel, (cours 1) c’est celui qui pense par lui-méme, qui est
capable d’étre le maitre de lui-méme, d’affirmer sa liberté, et méme d’envisager qu’il n’est pas de
ce monde, qu’il est non pas corps matériel, mais dme immortelle et immatérielle.

Mais ce que nous découvrons dans ce deuxieme cours, c’est que notre esprit n’est pas si
autonome qu’il le croit. Les régles qui le structurent, il ne les choisit pas tant qu’il les regoit
passivement dans le processus d’éducation. Il apprend a étre un ‘enfant sage’. Il ne raisonne pas,
on le raisonne. Et une fois devenu adulte, I’étre humain ne sort pas de cette dépendance. Les
institutions sociales continuent d’influencer sa vision du monde et son comportement sous la forme
de la publicité et de I’idéologie politique. Ainsi il n’est pas du tout certain que une fois adulte
I’humain soit capable de sortir de I’état de dépendance.

Ici le débat philosophique reste ouvert.

d’un coté, les philosophes spiritualistes, comme Platon, Descartes, ou Kant, qui affirment que I’étre
humain n’est pas de ce monde, qu’il est plus qu’un étre de la nature. Il est une Gme immortelle et
immatérielle qui doit prendre conscience d’elle-méme. Dans cette perspective I’étre humain est
fondamentalement un étre libre, et raisonnant. Dans le cas contraire, I’étre humain reste enchainé a
un corps, a une animalité qui le dévoie et le perverti.

De I’autre, les partisans du déterminisme social, comme Durkheim ou Freud, (et dans une certaine
mesure Nietzsche), pour qui [’humanité de I’homme n’est qu’un produit social. Dans cette
perspective I’étre humain est fondamentalement un étre déterminé, et arraisonné.



3./ dangereuse liberté

I’étre humain se croit libre, mais il est déterminé par des causes, nous dit Spinoza, I’idée d’un sujet
libre et responsable de ses actes est une fiction philosophique peut étre incarnée par quelques sages
au cours de I’histoire, mais qui ne correspond pas a la maniére dont I’homme se manifeste comme
étre social.

Deés lors, que vaut 1’idée d’un étre humain laissé a lui-méme ? Un electron libre dangereux et
chaotique, qui jette la discorde et le désordre partout ou il se trouve, voila la réponse.

Ici un philosophe nous permet de faire la synthese de nos deux premiéres parties, c’est Emmanuel
Kant :

« I’homme est I’animal qui a besoin d’un maitre, car il abuse a coup sur de sa liberté a I’égard de
ses semblables. Et quoiqu’en tant qu’étre raisonnable il souhaite une loi qui limite la liberté de
tous, son penchant animal a I’égoisme le pousse a se réserver, dans toute la mesure du possible, un
régime d’exception pour lui-méme. »

4./ Indispensable liberté En quel sens I’idée de liberté demeure et demeurera essentielle ?

Introduction: suite du texte de Kant « mais ou trouvera-t-il ce maitre ? Nul part ailleurs que dans
I’espece humaine. Partout ou

A) I’'impossible théocratie (car c’est par I’homme que Dieu parle aux hommes)
1’option théocratique

B) la nécessité de la République

le maitre platonicien

C) sans la liberté, la république n’est rien

Spinoza, ami de la liberté






Les textes

Emile Durkheim : désir et société

§1) Un vivant quelconque ne peut étre heureux et méme ne peut vivre que si ses besoins
sont suffisamment en rapport avec ses moyens. Autrement, s'ils exigent plus qu'il ne peut leur étre
accordé ou simplement autre chose, ils seront froissés sans cesse et ne pourront fonctionner sans
douleur. Or, un mouvement qui ne peut se produire sans souffrance tend a ne pas se reproduire. Des
tendances qui ne sont pas satisfaites s'atrophient et, comme la tendance a vivre n'est que la
résultante de toutes les autres, elle ne peut pas ne pas s'affaiblir si les autres se relachent.

§2) Chez I'animal, du moins a I'état normal, cet équilibre s'établit avec une spontanéité
automatique parce qu'il dépend de conditions purement matérielles. Tout ce que réclame
'organisme, c'est que les quantités de substance et d'énergie, employées sans cesse a vivre, soient
périodiquement remplacées par des quantités équivalentes ; c'est que la réparation soit égale a
I'usure. Quand le vide que la vie a creusé dans ses propres ressources est comblé, 1'animal est
satisfait et ne demande rien de plus. Sa réflexion n'est pas assez développée pour imaginer d'autres
fins que celles qui sont impliquées dans sa nature physique. D'un autre c6té, comme le travail exigé
de chaque organe dépend lui-méme de 1'état général des forces vitales et des nécessités de I'équilibre
organique, l'usure, a son tour, se regle sur la réparation et la balance se réalise d'elle-méme. Les
limites de 1'une sont aussi celles de 1'autre ; elles sont également inscrites dans la constitution méme
du vivant qui n'a pas le moyen de les dépasser.

§3) Mais il n'en est pas de méme de 'homme, parce que la plupart de ses besoins ne sont
pas, ou ne sont pas au méme degré, sous la dépendance du corps. Car, au-dela du minimum
indispensable, dont la nature est préte a se contenter quand elle procéde instinctivement, la
réflexion, plus éveillée, fait entrevoir des conditions meilleures, qui apparaissent comme des fins
désirables et qui sollicitent I'activité. Ainsi comment fixer la quantité de bien-étre, de confortable,
de luxe que peut légitimement rechercher un étre humain ? Ni dans la constitution organique, ni
dans la constitution psychologique de 1'homme, on ne trouve rien qui marque un terme a de
semblables penchants. Le fonctionnement de la vie individuelle n'exige pas qu'ils s'arrétent ici
plutot que la. Surtout, comment établir la maniere dont ils doivent varier selon les statuts, les
professions, l'importance relative des services, etc. ? Il n'est pas de société ou ils soient également
satisfaits aux différents degrés de la hiérarchie sociale. Cependant, dans ses traits essentiels, la
nature humaine est sensiblement la méme chez tous les citoyens. Ce n'est donc pas elle qui peut
assigner aux besoins cette limite variable qui leur serait nécessaire. Par conséquent, en tant qu'ils
dépendent de l'individu seul, ils sont illimités. Par elle-méme, abstraction faite de tout pouvoir
extérieur qui la regle, notre sensibilité est un abime sans fond que rien ne peut combler.

8§4) Mais alors, si rien ne vient la contenir du dehors, elle ne peut étre pour elle-méme
qu'une source de tourments. Car des désirs illimités sont insatiables par définition et ce n'est pas
sans raison que l'insatiabilité est regardée comme un signe de morbidité. Puisque rien ne les borne,
ils dépassent toujours et infiniment les moyens dont ils disposent ; rien donc ne saurait les calmer.
Une soif inextinguible est un supplice perpétuellement renouvelé. Poursuivre une fin inaccessible
par hypothese, c'est donc se condamner a un perpétuel état de mécontentement. Ainsi, plus on aura
et plus on voudra avoir, les satisfactions recues ne faisant que stimuler les besoins au lieu de les
apaiser.

85) Pour qu'il en soit autrement, il faut donc avant tout que les passions soient limitées.
Alors seulement, elles pourront étre mises en harmonie avec les facultés et, par suite, satisfaites.
Mais puisqu'il n'y a rien dans 1'individu qui puisse leur fixer une limite, celle-ci doit nécessairement
leur venir de quelque force extérieure a l'individu. Il faut qu'une puissance régulatrice joue pour les
besoins moraux le méme role que l'organisme pour les besoins physiques. C'est dire que cette
puissance ne peut étre que morale. C'est 1'éveil de la conscience qui est venu rompre l'état



d'équilibre dans lequel sommeillait I'animal ; seule donc la conscience peut fournir les moyens de le
rétablir. La contrainte matérielle serait ici sans effet; ce n'est pas avec des forces physico-chimiques
qu'on peut modifier les cceurs. Dans la mesure ou les appétits ne sont pas automatiquement
contenus par des mécanismes physiologiques, ils ne peuvent s'arréter que devant une limite qu'ils
reconnaissent comme juste. Les hommes ne consentiraient pas a borner leurs désirs s'ils se
croyaient fondés a dépasser la borne qui leur est assignée. Seulement, cette loi de justice, ils ne
sauraient se la dicter a eux-mémes pour les raisons que nous avons dites. Ils doivent donc la
recevoir d'une autorité qu'ils respectent et devant laquelle ils s'inclinent spontanément. Seule, la
sociéte, soit directement et dans son ensemble, soit par l'intermédiaire d'un de ses organes, est en
état de jouer ce role modérateur; car elle est le seul pouvoir moral supérieur a l'individu, et dont
celui-ci accepte la supériorité. Seule, elle a l'autorité nécessaire pour dire le droit et marquer aux
passions le point au-dela duquel elles ne doivent pas aller. Seule aussi, elle peut apprécier quelle
prime doit étre offerte en perspective a chaque ordre de fonctionnaires, au mieux de l'intérét
commun.

§6) Et en effet, a chaque moment de I'histoire, il y a dans la conscience morale des sociétés
un sentiment obscur de ce que valent respectivement les différents services sociaux, de la
rémunération relative qui est due a chacun d'eux et, par conséquent, de la mesure de confortable qui
convient a la moyenne des travailleurs de chaque profession. Les différentes fonctions sont comme
hiérarchisées dans 1'opinion et un certain coefficient de bien-étre est attribué a chacune selon la
place qu'elle occupe dans la hiérarchie. D'apres les idées recues, il y a, par exemple, une certaine
maniere de vivre qui est regardée comme la limite supérieure que puisse se proposer l'ouvrier dans
les efforts qu'il fait pour améliorer son existence, et une limite inférieure au-dessous de laquelle on
tolere difficilement qu'il descende, s'il n'a pas gravement démérité. L'une et I'autre sont différentes
pour l'ouvrier de la ville et celui de la campagne, pour le domestique et pour le journalier, pour
I'employé de commerce et pour le fonctionnaire, etc. De méme encore, on blame le riche qui vit en
pauvre, mais on le blame aussi s'il recherche avec excés les raffinements du luxe. En vain les
économistes protestent ; ce sera toujours un scandale pour le sentiment publie qu'un particulier
puisse employer en consommations absolument superflues une trop grande quantité de richesses et
il semble méme que cette intolérance ne se relache qu'aux époques de perturbation morale. Il y a
donc une véritable réglementation qui, pour n'avoir pas toujours une forme juridique, ne laisse pas
de fixer, avec une précision relative, le maximum d'aisance que chaque classe de la société peut
légitimement chercher a atteindre. Du reste, 1'échelle ainsi dressée, n'a rien d'immuable. Elle
change, selon que le revenu collectif croit ou décroit et selon les changements qui se font dans les
idées morales de la société. C'est ainsi que ce qui a le caractére du luxe pour une époque, ne 1'a plus
pour une autre ; que le bien-étre, qui, pendant longtemps, n'était octroyé a une classe qu'a titre
exceptionnel et surérogatoire, finit par apparaitre comme rigoureusement nécessaire et de stricte
équité.

87) Sous cette pression, chacun, dans sa sphere, se rend vaguement compte du point
extréme jusqu'ou peuvent aller ses ambitions et n'aspire a rien au-dela. Si, du moins, il est
respectueux de la regle et docile a l'autorité collective, c'est-a-dire s'il a une saine constitution
morale, il sent qu'il n'est pas bien d'exiger davantage. Un but et un terme sont ainsi marqués aux
passions. Sans doute, cette détermination n'a rien de rigide ni d'absolu. L'idéal économique assigné
a chaque catégorie de citoyens, est compris lui-méme entre de certaines limites a l'intérieur
desquelles les désirs peuvent se mouvoir avec liberté, Mais il n'est pas illimité. C'est cette limitation
relative et la modération qui en résulte qui font les hommes contents de leur sort tout en les
stimulant avec mesure a le rendre meilleur ; et c'est ce contentement moyen qui donne naissance a
ce sentiment de joie calme et active ; a ce plaisir d'étre et de vivre qui, pour les sociétés comme pour
les individus, est la caractéristique de la santé. Chacun, du moins en général, est alors en harmonie
avec sa condition et ne désire que ce qu'il peut légitimement espérer comme prix normal de son
activité.

Emile Durkheim, Le suicide



Thrasymaque : nul n’est juste par désir, tous sont justes par calcul

Les hommes prétendent que, par nature, il est bon de commettre l'injustice et mauvais de la
souffrir, mais qu'il y a plus de mal a la souffrir que de bien a la commettre. Aussi, lorsque
mutuellement ils la commettent et la subissent, et qu'ils gofitent des deux états, ceux qui ne peuvent
point éviter 1'un ni choisir l'autre estiment utile de s'entendre pour ne plus commettre ni subir
l'injustice. De la prirent naissance les lois et les conventions, et I'on appela légitime et juste ce que
prescrivait la loi. Voila 'origine et 1'essence de la justice: elle tient le milieu entre le plus grand bien
— commettre impunément l'injustice — et le plus grand mal — la subir quand on est incapable de se
venger. Entre ces deux extrémes, la justice est aimée non comme un bien en soi, mais parce que
lI'impuissance de commettre 1'injustice lui donne du prix. En effet, celui qui peut pratiquer cette
derniére ne s'entendra jamais avec personne pour s'abstenir de la commettre ou de la subir, car il
serait fou. Telle est donc Socrate, la nature de la justice, et telle son origine, selon l'opinion
commune.

Maintenant, que ceux qui la pratiquent agissent par impuissance de commettre l'injustice, c'est
ce que nous sentirons particuliérement bien si nous faisons la supposition suivante. Donnons licence
au juste et a l'injuste de faire ce qu'ils veulent; suivons les et regardons ou, 1'un et I'autre, les méne le
désir. Nous prendrons le juste en flagrant délit de poursuivre le méme but que 1'injuste, poussé par le
besoin de I'emporter sur les autres: c'est ce que recherche toute nature comme un bien, mais que, par
loi et par force, on rameéne au respect de 1'égalité. La licence dont je parle serait surtout significative
s'ils recevaient le pouvoir qu'eut jadis, dit-on, I'ancétre de Gyges le Lydien. Cet homme était un
berger, au service du roi qui gouvernait alors la Lydie. Un jour, au cours d'un violent orage,
accompagné d'un séisme, le sol se fendit et il se forma une ouverture béante pres de 1'endroit ou il
faisait paitre son troupeau. Plein d'étonnement, il y descendit, et (...) vit un cheval de bronze creux,
percé de petites portes; s'étant penché vers l'intérieur, il y apercut un cadavre de taille plus grande,
semblait-il, que celle d'un homme, et qui avait a la main un anneau d'or, dont il s'empara; puis il
partit sans prendre autre chose. Or, a I'assemblée habituelle des bergers qui se tenait chaque mois
pour informer le roi de 1'état de ses troupeaux, il se rendit portant au doigt cet anneau. Ayant pris
place au milieu des autres, il tourna par hasard le chaton de la bague vers l'intérieur de sa main;
aussitot il devint invisible a ses voisins qui parlérent de lui comme s'il était parti. Etonné, il mania
de nouveau la bague en tatonnant, tourna le chaton en dehors et, ce faisant, redevint visible. S'étant
rendu compte de cela, il répéta I'expérience pour voir si I'anneau avait bien ce pouvoir; le méme
prodige se reproduisit: en tournant le chaton en dedans, il devenait invisible, en dehors, visible. Des
qu'il fut str de son fait, il fit en sorte d'étre au nombre des messagers qui se rendaient aupres du roi.
Arrivé au palais, il séduisit la reine, complota avec elle la mort du roi, le tua, et obtint ainsi le
pouvoir.

Si donc il existait deux anneaux de cette sorte, et que le juste recut 1'un, I'injuste 1'autre, aucun,
pense-t-on, nul ne serait de nature assez adamantine' pour persévérer dans la justice et pour avoir le
courage de ne pas toucher au bien d'autrui, alors qu'il pourrait prendre sans crainte ce qu'il voudrait
sur la place publique, s'introduire dans les maisons pour s'unir a qui lui plairait, tuer les uns, briser
les fers des autres et faire tout a son gré, devenu 1'égal d'un dieu parmi les hommes. (...)

Et I'on citerait cela comme une grande preuve que personne n'est juste volontairement, mais par
contrainte, la justice n'étant pas un bien individuel, puisque celui qui se croit capable de commettre
l'injustice la commet.

Platon, La République

1 Qui a la dureté et la pureté du diamant.



Kant : la conscience morale ou le sens rationnel du devoir

Tout homme a une conscience et se trouve observé menacé de maniére générale tenu en
respect (respect lié a la crainte) par un juge intérieur et cette puissance qui veille en lui sur les lois
n'est pas quelque chose de forgé -arbitrairement- par lui-méme mais elle est inhérente a son étre.
Elle le suit comme son ombre quand il pense lui échapper. Il peut sans doute par des plaisirs ou des
distractions s'étourdir ou s'endormir, mais il ne saurait éviter parfois de revenir a soi ou de se
réveiller des lors qu'il en percoit la voix terrible. Il est bien possible a 'hnomme de tomber dans la
plus extréme abjection ou il ne se soucie plus de cette voix, mais il ne peut jamais éviter de
'entendre. Cette disposition intellectuelle originaire et (puisqu'elle est la représentation du devoir)
morale qu'on appelle conscience, a en elle-méme ceci de particulier que bien que 'homme n'y ait
affaire qu'avec lui-méme, il se voit cependant contraint par sa raison d'agir comme sur I'ordre d'une
autre personne. Car le débat dont il est ici question est celui d'une cause judiciaire devant un
tribunal. Concevoir celui qui est accusé par sa conscience comme ne faisant qu'une seule et méme
personne avec le juge, est une maniere absurde de se représenter le tribunal : car s'il en était ainsi
l'accusateur perdrait toujours. C'est pourquoi pour ne pas étre en contradiction avec elle-méme, la
conscience humaine en tous ses devoirs doit concevoir un autre (comme l'homme en général)
qu'elle méme comme juge de ses actions. Cet autre peut étre maintenant une personne réelle ou
seulement une personne idéale que la raison se donne a elle-méme.

Kant, Métaphysigue des moeurs

Descartes : grandes ames et ames basses

Mais il me semble que la différence qui est entre les plus grandes ames et celles qui sont bases et
vulgaires, consiste, principalement, en ce que les ames vulgaires se laissent aller a leurs passions,
et ne sont heureuses ou malheureuses, que selon que les choses qui leur surviennent sont agréables
ou déplaisantes ; au lieu que les autres ont des raisonnements si forts et si puissants que, bien
qu’elles aient aussi des passions, et méme souvent de plus violentes que celles du commun, leur
raison demeure néanmoins toujours la maitresse, et fait que les afflictions mémes leur servent, et
contribuent a la parfaite félicité dont elles jouissent des cette vie. Car d’une part, se considérant
comme immortelles et capables de recevoir de trés grands contentements, puis, d’autre part,
considérant qu’elles sont jointes a des corps mortels et fragiles, qui sont sujets a beaucoup
d’infirmités, et qui ne peuvent manquer de périr dans peu d’années, elles font bien tout ce qui est
en leur pouvoir pour se rendre la fortune favorable en cette vie, mais néanmoins elles 1’estiment si
peu, au regard de 1’éternité, qu’elles n’en considerent quasi les événements que comme nous
faisons ceux des comédies.

Descartes, Lettre a Elisabeth du 18 mai 1645.

René Girard : le désir mimétique et sa résolution

Une fois que ses besoins primordiaux sont satisfaits, et parfois méme avant,
I'homme désire intensément mais il ne sait pas exactement quoi, car c'est 1'étre qu'il désire, un étre
dont il se sent privé et dont quelqu'un d'autre lui parait pourvu. Le sujet attend de cet autre qu'il lui
dise ce qu'il faut désirer, pour acquérir cet étre. Si le modele, déja doté, semble-t-il, d'un étre
supérieur désire quelque chose, il ne peut s'agir que d'un objet capable de conférer une plénitude
d'étre encore plus totale. Ce n'est pas par des paroles, c'est par son propre désir que le modele
désigne au sujet I'objet suprémement désirable.

Nous revenons a une idée ancienne mais dont les implications sont peut-étre méconnues; le
désir est essentiellement mimétique, il se calque sur un désir modele; il élit le méme objet que ce
modele. Le mimétisme du désir enfantin est universellement reconnu. Le désir adulte n'est en rien
différent, a ceci prés que l'adulte, en particulier dans notre contexte culturel, a honte, le plus
souvent, de se modeler sur autrui; il a peur de révéler son manque d'étre. Il se déclare hautement
satisfait de lui-méme; il se présente en modele aux autres; chacun va répétant: "imitez moi" afin de
dissimuler sa propre imitation.

René Girard, La violence et le sacré



John Locke : la morale ou I’'empire des préjugés

Ceux qui veillent (comme ils disent) a donner de bons principes aux enfants (bien peu sont
démunis d'un lot de principes pour enfants auxquels ils accordent foi), distillent dans I'entendement
de I’enfant jusque la sans préjugés ces doctrines qu'ils voudraient voir mémorisées et appliquées
(n'importe quel caractére se marque chez I’enfant comme sur du papier blanc): elles sont
enseignées aussitot que 1'enfant commence a percevoir et, quand il grandit, on les renforce par la
répétition publique ou par l'accord tacite du voisinage ; ou au moins par l'accord de ceux dont
l'enfant estime la sagesse, la connaissance et la piété et qui voient dans ces principes le fondement
sur lequel batir leur religion et leurs meeurs : ainsi ces doctrines acquiérent-elles la réputation de
vérités innées, indubitables et évidentes par elles-mémes.

On peut ajouter que, lorsque des enfants éduqués ainsi deviennent adultes et reviennent sur ce
qu'ils pensent, ils n'y peuvent rien trouver de plus ancien que ces opinions qu'on leur a enseignées
avant que la mémoire ait commencé a tenir le registre de leurs actes ou des dates d'apparition des
nouveautés. Ils n'ont des lors aucun scrupule a conclure que ces propositions dont la connaissance
n'a aucune origine perceptible en eux ont été certainement imprimées sur leur esprit par Dieu ou la
Nature et non enseignées par qui que ce soit. Ils conservent ces propositions et s'y soumettent avec
vénération, comme beaucoup se soumettent a leurs parents non pas parce que c'est naturel (dans les
pays ou ils ne sont pas formés ainsi, les enfants n'agissent pas ainsi) mais parce qu'ils pensent que
c'est naturel.

LOCKE, Essai sur 'entendement humain

Nietzsche : le devoir moral est avant tout un devoir social qui écrase I'individu

Nous disons bonnes les vertus d’un homme, non pas a cause des résultats qu’elles peuvent
avoir pour lui, mais a cause des résultats qu’elles peuvent avoir pour nous et pour la société : dans
I’éloge de la vertu on n’a jamais été bien « désintéressé », on n’a jamais été bien « altruiste » ! On
aurait remarqué, sans cela, que les vertus (comme 1’application, 1’obéissance, la chasteté, la piété, la
justice) sont généralement nuisibles a celui qui les possede, parce que ce sont des instincts qui
regnent en lui trop violemment, trop avidement, et ne veulent a aucun prix se laisser contrebalancer
raisonnablement par les autres. Quand on possede une vertu, une vraie vertu, une vertu compléte
(non une petite tendance a 1’avoir), on est victime de cette vertu ! Et c’est précisément pourquoi le
voisin en fait la louange ! On loue I’homme z€lé bien que son zele gate sa vue, qu’il use la
spontanéité et la fraicheur de son esprit : on vante, on plaint le jeune homme qui s’est « tué a la
tache » parce qu’on pense : « Pour I’ensemble social, perdre la meilleure unité n’est encore qu’un
petit sacrifice ! Il est facheux que ce sacrifice soit nécessaire ! Mais il serait bien plus facheux que
I’individu pensat différemment, qu’il attachat plus d’importance a se conserver et a se développer
qu’a travailler au service de tous ! » On ne plaint donc pas ce jeune homme a cause de lui-méme,
mais parce que sa mort a fait perdre a la société un instrument soumis, sans égards pour lui-méme,
bref un « brave homme », comme on dit.

Friedrich Nietzsche, Le Gai Savoir

Pierre Bourdieu : I’habitus plus fort que I'individu

Les passions de I’habitus dominé, relation sociale somatisée, loi sociale convertie en loi
incorporée, ne sont pas de celles que 1’on peut suspendre par un simple effort de la volonté, fondé
sur une prise de conscience libératrice. S’il est tout a fait illusoire de croire que la violence
symbolique peut étre vaincue par les seules armes de la conscience et de la volonté, c’est que les
effets et les conditions de son efficacité sont durablement inscrits au plus intime des corps sous
forme de dispositions. (...) Par exemple le rejet hors des lieux publics, qui, lorsqu’il s’affirme
explicitement, comme chez les Kabyles, condamne les femmes a des espaces séparés et fait de
I’approche d’un espace masculin, comme les abords d’un lieu d’assemblée, une épreuve terrible,
peut s’accomplir ailleurs, presque aussi efficacement, au travers de cette sorte d’agoraphobie
socialement imposée qui peut survivre longtemps a 1’abolition des interdits les plus visibles et qui
conduit les femmes a s’exclure elles-mémes de 1’agora.



Pierre Bourdieu, la domination masculine (retour au cours)

Maurice Godelier : I’habitus social chez les Baruyas de Papouasie Nouvelle Guinée

TEXTE 1 : sur ’initiation des hommes et des femmes chez les Baruyas

Les initiations masculines et féminines sont les deux aspects complémentaires dune
pratique sociale qui institue et légitime la domination des hommes sur les femmes. Les hommes ont
quelque chose — le sperme- que les femmes n'ont pas, qui est source de force et de vie, et qui fait
des hommes les représentants, les piliers et les dirigeants 1égitimes de la société. Les femmes ont
quelque chose que les hommes n'ont pas — le sang menstruel - qui menace la force des hommes et
risque d'anéantir la supériorité masculine. Les femmes ont en outre un sexe qui s'ouvre et ouvre la
voie aux puissances cosmiques hostiles aux humains. Il faut donc séparer les garcons des filles,
pour préserver, protéger et faire croitre ce qui fait leur force et leur supériorité, et la force de la
société.

Bref, les rapports hommes/femmes chez les Baruya se présentent sous la forme d'une
opposition rigide et assez simple entre deux pdles dont I'un serait positif et l'autre négatif ; c’est
pourquoi le premier aurait toutes les bonnes raisons de dominer l'autre, de le diriger et de le
réprimer. A promouvoir et a exalter cette supériorité du pole positif, seraient consacrés les dix
années de l'initiation masculine. A consentir a leur subordination et a reconnaitre explicitement leur
infériorité seraient destinés les quelques rituels des initiations féminines.

Tout cela n'est pas faux et correspond probablement a la vision qu'on de ces choses garcons
et filles dans les premiers moments de leur initiation. Apres tout, leur langue elle-méme ne vient-
elle pas témoigner de ces évidences ? En Baruya, un gibier, par exemple, une fois mort, devient
féminin. Le masculin désigne donc le mouvement, la vie, la force, et le féminin leurs contraires. La
femme, le féminin, connotent la faiblesse physique, la passivité, l'ignorance, le manque
d'intelligence, sources essentielles de désordre dans la vie sociale.

Texte 2 : sur les rites accompagnant I’abattage d’un arbre chez les Baruyas

Quand on défriche la forét vierge, les hommes choisissent un arbre géant parmi ceux de la
parcelle a cultiver, t ils en ornent le tronc de plantes magiques, de colliers de cauries, de plumes
noires d'oiseau de paradis, les mémes que celles que portent les jeunes initiés du troisieme stade, les
tchouwanié. L'arbre est ensuite attaqué a la hache par deux hommes, pendant que tous ceux qui
coopérent au défrichement attendent, un baton orné de feuilles magiques a la main. Lorsque le géant
vacille et entame sa chute, ils poussent de grands cris tout en jetant leurs batons vers I'arbre qui
s'effondre. Ils espérent ainsi chasser l'esprit del 'arbre, plein de colére contre les hommes, vers le
territoire de leurs ennemis ou | se vengera en tuant ceux qu'il surprendra en train d'abattre des arbres
dans la forét. Ainsi, il n'y a jamais de véritable paix entre les Baruya et leurs ennemis car méme
apres que les combats ont officiellement cessé entre les guerriers, la guerre continue par l'envoi
d'esprits-missiles invisibles mais meurtriers.

Quand le sol d'un jardin est nettoyé, la palissade plantée, un certain nombre de parcelles
délimitées a l'intérieur de I'enceinte et attribuées a des parentes ou a des voisines, 'homme qui a pris
l'initiative du défrichement accomplit une bréve cérémonie magique au centre du jardin, sur l'une
des parcelles que cultivera sa femme. Cette magie, pour faire pousser les patates douces, les taros
(songe) ou d'autres plantes, lui vient de ses ancétres et il la transmettra a ses fils.

Maurice Godelier, la fabrique des grands hommes

L’expérience de Milgram et la soumission a I'autorité

En 1961, Stanley Milgram conduit une expérience de psychologie sociale a I’université de Stanford
aux Etats Unis. A partir de quand les hommes opposent-ils leur libre arbitre a des ordres immoraux ? Le
dispositif est le suivant : un expérimentateur ordonne a des sujets de sanctionner les erreurs d’un prétendu
éléve dont on teste apparemment la mémoire. Chaque fois que 1’éléve commet une erreur, 1’expérimentateur



ordonne de lui infliger une décharge électrique, en augmentant progressivement la puissance de celle-ci,
jusqu’a atteindre des niveaux potentiellement mortels (plus de 400 volts). Les sujets vont-ils résister aux
ordres de I’expérimentateur ?

Dans une série d’enquétes préliminaires, Milgram avait interrogé plus d’une centaine de personnes
(psychiatres, étudiants, adultes) sur les comportements qu’elles-mémes ou d’autres adopteraient face a un
expérimentateur leur ordonnant de conduire 1’expérience a son terme. Toutes avaient répondu qu’au dela
d’un certain seuil, la désobéissance I’emporterait. (...) De telles prévisions reposaient sur le triple présupposé
1) que les gens ne sont nullement enclins a faire souffrir un innocent
2) que en I’absence de coercition (contrainte physique) le sujet reste libre et maitre de ses actes, la situation
dans laquelle il se trouve n’exercant aucune influence sur son comportement
3) que seul le moi profond décide de ses actions, a partir d’un choix raisonné de valeurs.

Voici maintenant ce que 1’expérience de Milgram a montré : a la fin de la séance, sur les 40 sujets,
26, soit 65 % d’entre eux, avaient poussé 1’obéissance jusqu’a accepter d’envoyer, par 3 fois, la décharge
maximale de 450 volts, tout en témoignant divers signes d’agitation et d’anxiété.

Pour expliquer cela Milgram a proposé le concept d’état agentique : « un individu est en état
agentique quand, dans une situation sociale donnée, il se définit de facon telle qu’il accepte le controle total
d’une personne possédant un statut plus élevé. Dans ce cas, il ne s’estime plus responsable de ses actes. Il
voit en lui-méme un simple instrument destiné a exécuter la volonté d’autrui. A I’inverse, les rares sujets
interrompant I’expérience avant son terme se considéraient comme les seuls auteurs de leurs actes (état
autonome) bien que I’expérimentateur affirmat qu’il assumait entiérement la responsabilité 1égale des
conséquences.

Syntheése du livre de Stanley Milgram, Soumission a I’autorité

Bernays : le gouvernement invisible,base des sociétés démocratiques

La manipulation consciente, intelligente, des opinions et des habitudes organisées des
masses joue un role important dans une société démocratique. Ceux qui manipulent ce mécanisme
social imperceptible forment un gouvernement invisible qui dirige véritablement le pays.

Nous sommes pour une large part gouvernés par des hommes dont nous ignorons tout, qui
modelent nos esprits, forgent nos gofits, nous soufflent nos idées. C’est 1a une conséquence logique
de ’organisation de notre société démocratique. Cette forme de coopération du plus grand nombre
est une nécessité pour que nous puissions vivre ensemble au sein d’une société au fonctionnement
bien huilé.

Le plus souvent, nos chefs invisibles ne connaissent pas I’identité des autres membres du
cabinet tres fermé auquel ils appartiennent.

Ils nous gouvernent en vertu de leur autorité naturelle, de leur capacité a formuler les idées
dont nous avons besoin, de la position qu’ils occupent dans la structure sociale. Peu importe
comment nous réagissons individuellement a cette situation puisque dans la vie quotidienne, que
I’on pense a la politique ou aux affaires, a notre comportement social ou a nos valeurs morales, de
fait nous sommes dominés par ce nombre relativement restreint de gens — une infime fraction des
120 millions d’habitants du pays — en mesure de comprendre les processus mentaux et les modeles
sociaux des masses. Ce sont eux qui tirent les ficelles : ils controlent 1’opinion publique, exploitent
les vieilles forces sociales existantes, inventent d’autres facons de relier le monde et de le guider.

(...)

Théoriquement, chacun se fait son opinion sur les questions publiques et sur celles qui
concernent la vie privéee. Dans la pratique, si tous les citoyens devaient étudier par eux-mémes
I’ensemble des informations abstraites d’ordre économique, politique et moral en jeu dans le
moindre sujet, ils se rendraient vite compte qu’il leur est impossible d’arriver a quelque conclsuion
que ce soit. Nous avons donc volontairement accepté de laisser a un gouvernement invisible le soin
de passer les informations au crible pour mettre en lumiére le probléme principal, afin de ramener le
choix a des proportions réalistes. Nous acceptons que nos dirigeants et les organes de presse dont ils
se servent pour toucher le grand public nous désignent les questions dites d’intérét général ; nous
acceptions qu’un guide moral, un pasteur, par exemple, ou un essayiste ou simplement une opinion
répandue nous prescrivent un code de conduite social standardisé auquel, la plupart du temps, nous
nous conformons.

Edward Bernays, Propaganda



Freud : refoulement et sublimation

Une violente répression des pulsions exercée de l'extérieur n'apporte jamais pour résultat
l'extinction ou la domination de celles-ci, mais occasionne un refoulement qui installe la propension
a entrer ultérieurement dans la névrose. La psychanalyse a souvent eu I'occasion d'apprendre a quel
point la sévérité indubitablement sans discernement de 1'éducation participe a la production de la
maladie nerveuse, ou au prix de quel préjudice de la capacité d'agir et de la capacité de jouir la
normalité exigée est acquise. Elle peut aussi enseigner quelle précieuse contribution a la formation
du caractére fournissent ces instincts asociaux et pervers de l'enfant, s'ils ne sont pas soumis au
refoulement, mais sont écartés par le processus dénommé sublimation de leurs buts primitifs vers
des buts plus précieux. Nos meilleures vertus sont nées comme formations réactionnelles et
sublimations sur I'humus de nos plus mauvaises dispositions. L'éducation devrait se garder
soigneusement de combler ces sources de forces fécondes et se borner a favoriser les processus par
lesquels ces énergies sont conduites vers le bon chemin.

Sigmund Freud
Freud : la culture

La culture humaine - j'entends par la tout ce en quoi la vie humaine s'est élevée au-dessus de ses
conditions animales et ce en quoi elle se différencie de la vie des bétes, et je dédaigne de séparer culture et
civilisation - présente, comme on sait, deux faces a l'observateur. Elle englobe, d'une part, tout le savoir et
tout le savoir-faire que les hommes ont acquis afin de dominer les forces de la nature et de gagner sur elle
des biens pour la satisfaction des besoins humains et, d'autre part, tous les dispositifs qui sont nécessaires
pour régler les relations des hommes entre eux et, en particulier, la répartition des biens accessibles. Ces
deux orientations de la culture ne sont pas indépendantes 1'une de l'autre, premiérement, parce que les
relations mutuelles des hommes sont profondément influencées par la mesure de satisfaction pulsionnelle (1)
que permettent les biens disponibles ; deuxiémement, parce que 1'homme lui-méme, pris isolément, est
susceptible d'entrer avec un autre dans une relation qui fait de lui un bien, pour autant que cet autre utilise sa
force de travail ou le prend pour objet sexuel ; mais aussi, troisiémement, parce que chaque individu est
virtuellement un ennemi de la culture, laquelle est pourtant censée étre d'un intérét humain universel. Il est
remarquable que les hommes, si tant est qu'ils puissent exister dans l'isolement, ressentent néanmoins comme
une pression pénible les sacrifices que la culture attend d'eux pour permettre une vie en commun. La culture
doit donc étre défendue contre l'individu, et ses dispositifs, institutions et commandements se mettent au
service de cette tache.

Freud, I’ Avenir d’une Illusion



	Cours 2 – Pourquoi est-il si difficile d’être juste ?
	1./ l’insociabilité humaine: la spécificité du désir humain est d’être démesuré
	A) Durkheim : « notre sensibilité est un abîme sans fond que rien ne peut combler »
	la sensibilité est une adaptation biologique
	chez l’humain, avec l’éveil de la conscience symbolique, la sensibilité devient périlleuse

	B) Thrasymaque : l’être humain est par nature un être injuste

	2./ N’y a-t-il pas, cependant, en nous, une conscience morale par laquelle nous sommes capables d’être justes et de faire le bien ?
	3./ N’est-ce pas plutôt la normalisation sociale qui moralise l’être humain ?
	A) le mimétisme du désir humain (Girard)
	L’angoisse existentielle : l’être humain n’est, au fond, rien.
	Imiter pour devenir quelqu’un

	B) la fabrication sociale de l’être de l’Homme (Bergson, Locke)
	la logique du conformisme social
	l’individu écrasé par la morale
	Retour sur la notion de culture

	C) quelques exemples de la détermination culturelle (Bourdieu, Godelier, Milgram, Bernays)
	la domination masculine, un exemple des effets du conformisme social
	Maurice Godelier: un exemple de culture humaine, les Baruyas
	L’expérience de Milgram : l’état agentique, signe une tendance naturelle à la soumission ?
	Edward Bernays et la manipulation de l’opinion publique


	4./ « le moi n’est pas le maître dans sa propre maison », l’idée d’inconscient
	a) histoire de la formulation de l’hypothèse de l’inconscient
	b) la structure de l’inconscient humain selon Freud
	le ça, le surmoi, le moi
	refoulement et sublimation
	principe de plaisir et principe de réalité

	C) qu’est-ce que la psychothérapie ?
	la névrose ou le moi enchaîné à ses propres profondeur
	la cure psychanalytique : connais-toi toi même

	D) Freud et l’idée de culture

	Conclusion : sommes-nous des êtres libres ?


