Transition vers le cours numéro 3

récapitulation du cours précédent :

Pourquoi I'étre humain n'est-il pas par nature un étre
juste 7

1. I’étre humain est un étre social

Dans la nature, on trouve deux sortes d’animaux : les animaux sociaux, comme la fourmi
ou le chimpanzé, et des animaux solitaires, qui ne se rencontrent ponctuellement qu’au moment de
la reproduction, et chez lesquels le lien avec les petits se défait au moment du sevrage.

L’étre humain fait partie des animaux sociaux, et les cours précédents nous ont méme
montré que la sociabilité humaine était d’une grande profondeur. Sans la socialisation, pas de
culture, sans la culture pas de langage, sans le langage pas d’éveil a la conscience symbolique.
L’étre humain est de part en part un étre social, fait pour vivre en société.

Mais étre social et étre juste, ce n’est pas encore la méme chose. Chez nos cousins primates
(chimpanzés, bonobos, gorilles) une société animale est un regroupement dans lequel on trouve des
conflits, des rivalités, qui se dénouent souvent dans la violence, et parfois impliquent la mort
violente de certains membres du groupe. Ainsi qui dit société animale ne dit absolument pas
« justice ». Il n’y a rien de juste dans la vie sociale des animaux. Le dominant est le plus fort, telle
est la loi de la nature.

2. I'idée de justice

L’idée de justice n’apparait que dans une conscience qui s’est éveillée a la reconnaissance
d’autrui. Moi qui suis « conatus », moi qui suis animé de la volonté de persévérer dans mon étre,
j’ai aussi conscience qu’il y a hors de moi d’autres étres que moi, qui comme moi, sont des fins en
soi, des étres dignes d’étre respectés. Au sens moral, I’étre humain juste c’est celui qui, par la
reconnaissance d’autrui convient qu’il n’est pas le seul étre, I’'unique respectable, le seul digne.
C’est en ce sens que la notion de justice et la notion de morale sont étroitement liées.

Nous avons vu dans le cours précédent, en étudiant la morale de Kant (I’impératif
catégorique) que nous avons en nous un principe universel de justice. Cependant, nous ne pouvons
pas compter sur lui pour organiser les sociétés humaines, parce que les étres humains, quoiqu’ils
aient en eux ce principe, ne s’y soumettent pas nécessairement.

3. L’insociable sociabilité humaine

En effet, est-ce vraiment cet esprit universel de justice qui a conduit les hommes au cours
de I’histoire ? Esclavage, exploitation, prostitution, tyrannie, viol, meurtre, escroquerie, génocide,
massacre... L’histoire de I’humanité est riche de tout un vocabulaire dans lequel 1’étre humain
apparait comme un prédateur pour ses semblables. Ainsi force est de constater que I’histoire
humaine résonne davantage du bruit des armes, des chaines et des grincements de dents que de
I’esprit de justice.

Comment est-ce possible ? Le fin mot de toute cette histoire, le voici :

si I’étre humain a bien en lui une dimension morale, elle est bien souvent écrasée par



d’autres impératifs, ceux de la recherche de la puissance, et du bonheur égoiste.

Deux textes, I’un de Spinoza, et I’autre de Kant nous mettent en face de ce grave probleme.

Si les hommes étaient ainsi disposés par la Nature qu'ils n'eussent de
désir que pour ce qu'enseigne la vraie Raison, certes la société n'aurait
besoin d'aucunes lois, il suffirait absolument d'éclairer les hommes par des
enseignements moraux pour qu'ils fissent d'eux-mémes et d'une ame
libérale ce qui est vraiment utile. Mais tout autre est la disposition de la
nature humaine ; tous observent bien leur intérét, mais ce n'est pas
suivant I'enseignement de la droite Raison ; c'est le plus souvent entrainés
par leur seul appétit de plaisir et les passions de I'ame (qui n'‘ont aucun
égard a l'avenir et ne tiennent compte que d'elles-mémes) qu'ils désirent
guelque objet et le jugent utile.

SPINOZA

« L’homme est I'animal qui a besoin d’'un maitre, car il abuse a coup sur
de sa liberté a I'égard de ses semblables. Et quoiqu'en tant qu’étre
raisonnable, il souhaite une loi qui limite la liberté de tous, son penchant
naturel a I'égoisme le pousse a se réserver, dans toute la mesure du
possible, un régime d’exception pour lui-méme. Mais ou trouvera-t-il ce
maitre ? »

KANT

Il y a en nous, selon Kant, deux natures : une nature rationnelle, tournée vers I’universel,
par laquelle nous savons que nous ne sommes pas seuls, mais entourés de freres humains a qui
nous devons le respect parce qu’ils ont autant de valeur que nous. Mais a coté de cette nature
rationnelle, nous avons aussi un ‘penchant animal a [’égoisme’ qui nous détourne de la
considération de I’universel et nous ancre dans la logique tres étroite de notre étre particulier.

Cela signifie que nous ne sommes pas des étres moraux. Nous avons en nous le principe de
la moralité, mais notre penchant naturel ne va pas dans ce sens. Nous avons en nous la capacité de
nous tourner vers I’universel, mais en nous I’étre particulier veut étre le maitre et toujours parler le
premier pour se donner un « régime d’exception pour lui-méme ». Comme s’il disait « oui, il y a
des personnes partout autour de moi, mais la VIP (very important person) il n’y en a qu’une et
c’est moi ». Kant I’affirme, il y a en nous une insociable sociabilité. Animaux sociaux, nous avons
un profond besoin des autres, mais aussi un véritable plaisir a vivre avec eux (amour, amitié, pitié,
sont des sentiments profondément inscrits dans notre nature). Mais cela n’enléve rien a I’autre face
de notre nature : la puissance de notre égoisme.

Des lors, quel espoir pourrions nous avoir de vivre dans un monde juste ? L’idée de justice
est I’idée d’un rapport équilibré et harmonieux, conforme a la nature des choses. Or, a cause de
notre penchant naturel a I’égoisme, méme si nous sommes momentanément capables de réfléchir a
la justice, il nous est extrémement difficile de nous y établir. Paul de Tarse déclarait ainsi que
parmi les hommes nul n’est parfaitement juste. « Il n’est pas un juste — disait-il- pas méme un
seul ». Et nous avons vu, avec I’exemple de I’anneau de Gyges, combien I’étre humain, a partir du
moment ou il devient puissant, a tendance a se laisser totalement posséder par son égoisme
particulier.

3. Moi contre tous

Méme la condition préalable a la justice, c’est-a-dire la simple paix, le fait de vivre sans
agresser ’autre ni se faire agresser par lui, est un objectif irréaliste étant donnée notre nature.
C’est en tout cas ce qu’dffirme Hobbes. « L’homme — dit-il — est un loup pour I’homme. » Homo



Homini Lupus. Entrons dans le détail de sa démonstration :

Les hommes ne retirent pas d'agrément (mais au contraire un grand déplaisir)
de la vie en compagnie, la ou il n'existe pas de pouvoir capable de les tenir tous
en respect. Car chacun attend que son compagnon l'estime aussi haut qu'il
s'apprécie lui-méme, et a chaque signe de dédain, ou de mésestime il s'efforce
naturellement, dans toute la mesure ou il I'ose, d'arracher la reconnaissance
d'une valeur plus haute : a ceux qui le dédaignent, en leur nuisant, aux autres,
en leur donnant cela en exemple. De la sorte, nhous pouvons trouver dans la
nature humaine trois causes principales de querelle : premiérement, la rivalité ;
deuxiemement, la méfiance, troisiemement, la fierté. La premiere de ces
choses fait prendre l'offensive aux hommes en vue de leur profit. La seconde,
en vue de leur sécurité. La troisieme, en vue de leur réputation. Dans le premier
cas, ils usent de violence pour se rendre maitre de la personne d'autres
hommes, de leurs femmes, de leurs enfants, de leurs biens. Dans le second
cas, pour défendre ces choses. Dans le troisieme cas, pour des bagatelles, par
exemple pour un mot, un sourire, une opinion qui differe de la leur, ou quelque
autre signe de mésestime, que celle-ci porte directement sur eux-mémes, ou
gu'elle rejaillisse sur eux, étant adressée a leur parenté, a leurs amis, a leur
nation, a leur profession, a leur nom.
HOBBES

Notre penchant naturel a I’égoisme s’incarne dans trois grands sentiments, qui, selon
Hobbes, nous éloignent de tout esprit de justice en nous opposant les uns aux autres. Ces
sentiments sont

1. la rivalité : je veux ce que tu veux. Mon désir s’attache aux mémes objets que le tien. Des
lors celui de nous deux qui se sent le plus fort sera bien vite tenté d’user de violence pour
s’approprier ces objets.

2. La méfiance : je sais que tu veux la méme chose que moi. J’ai donc de bonnes raisons de te
craindre, d’autant que je ne suis pas dans ta téte, je ne peux jamais étre certain de ce que tu
penses. Je vis donc dans la peur de la menace que tu représentes pour moi. Alors, du
moment que je me sentirais en situation favorable, j’ai la encore une bonne raison de
t’agresser, pour te soumettre, voire te détruire, et ainsi calmer mon anxiété.

3. La fierté : ce sentiment, il est au cceur de I’humanité. Nous I’avons déja abordé, mais sous
deux autres noms. Le désir mimétique (Girard) et I’amour propre (Rousseau). Je n’existe
pas seulement en moi, mais en toi. J’ai plaisir a ce que tu m’admires et a ce que tu me
reconnaisses comme le modele. Or tu as le méme désir que moi. Nous risquons donc sans
cesse de glisser dans la « contagion mimétique ».

Qui, parmi les hommes, peut nier avoir en lui ces trois sentiments ? Des lors, Hobbes
dffirme que I’état naturel de I’homme ce n’est pas la paix, et encore moins la justice. C’est la
guerre, et « cette guerre est une guerre de tous contre tous ».

Pourquoi tant d’injustice ?

La premiere réponse est la suivante : mon égoisme me pousse a ne pas rester dans le cadre de la
logique sociale, et donc a m’opposer a mes semblables plutot qu’a collaborer avec eux. Mon alter
ego n’est pas d’abord vu comme mon prochain, mais comme mon rival et mon ennemi.

4. Moi dominant tous

La prégnance de I’injustice dans le monde humain a trouvé dans la partie précédente une
premiere explication. Mais malheureusement, ce n’est pas la seule. Autrui n’est pas seulement un



danger potentiel pour moi. Je peux aussi le voir comme un instrument potentiel, m’efforcer de le
soumettre a ma propre volonté pour qu’il devienne 1’agent de mon bon plaisir. Ici notre texte de
référence est le récit de I’anneau de Gyges, au livre 2 de la République de Platon.

Ce désir de domination existe aussi chez les chimpanzés. Les chimpanzés dominants
prennent grand plaisir a manifester leur domination, et deviennent fous de coleére lorsque celle-ci
est contestée. Cependant les conséquences de leur lutte pour la prééminence sont sans commune
mesure avec l’oppression humaine. Notre penchant a la domination a des conséquences
immensément plus grandes parce que notre conscience plus développée donne une importance
démesurée a la dimension hiérarchique.

Quel gain regoit le chimpanzé dominant de sa position ? Il mange mieux, s’accouple
beaucoup plus souvent, et se donne parfois en spectacle au reste du groupe pour bien rappeler qu’il
est le plus puissant. Mais ¢a s’arréte la. Comparons avec un dominant humain de notre époque (un
des 2000 milliardaires de notre planete) : il a en permanence autour de lui une petite armée de
personnes a son service (cuisinier, garde du corps, masseur, médecin, prostitué(e), chauffeur,
homme ou femme de ménage, secrétaire). N’est-ce pas fascinant ? Mais ¢a peut aller encore plus
loin. Ainsi en 1812, lorsque Napoléon décide de soumettre la Russie, il met a son service ce qu’on a
appelé la grande armée. 500 000 hommes, préts a traverser toute I’Europe et a se faire tuer dans
les plaines de Russie parce qu’un homme le désire. La grande différence entre les chimpanzés et
nous, c’est que nous nouons entre nous des relations de pouvoir sans limite.

Ces faits sont absolument essentiels si on veut se poser la question de la justice. Les plus
grandes injustices de I’histoire ne sont pas seulement dues a I’égoisme des hommes, mais a la
puissance des mécanismes de pouvoir sans lequel ni I’esclavage, ni les génocides, ni les guerres ne
seraient explicables. Car derriere ces phénomenes, il y a toujours un ordre hiérarchique.

objet du cours suivant sur I’Etat

Nous avons découvert ici que la présence de I’injustice, partout répandue dans I’histoire
humaine peut étre expliquée par ce simple constat : I’étre humain a une dimension morale, mais il
n’est pas un étre tout entier moral. L’étre humain a en lui le sens de la justice, mais il s’en détourne
avec une grande facilité. Dans ce cours sur I’Etat et le droit, nous allons voir pourquoi ceux-ci sont
nécessaires a I’organisation sociale mais aussi quelles sont leurs limites.



	récapitulation du cours précédent :
	Pourquoi l’être humain n’est-il pas par nature un être juste ?
	1. l’être humain est un être social
	2. l’idée de justice
	3. L’insociable sociabilité humaine
	3. Moi contre tous
	4. Moi dominant tous
	objet du cours suivant sur l’État


