
Transition vers le cours numéro 3
. 

récapitulation du cours précédent :

Pourquoi l’être humain n’est-il pas par nature un être
juste ? 

1. l’être humain est un être social

Dans la nature, on trouve deux sortes d’animaux : les animaux sociaux, comme la fourmi
ou le chimpanzé, et des animaux solitaires, qui ne se rencontrent ponctuellement qu’au moment de
la reproduction, et chez lesquels le lien avec les petits se défait au moment du sevrage.

L’être humain fait  partie des animaux sociaux,  et  les cours précédents nous ont même
montré que la sociabilité humaine était  d’une grande profondeur.  Sans la socialisation,  pas de
culture, sans la culture pas de langage, sans le langage pas d’éveil à la conscience symbolique.
L’être humain est de part en part un être social, fait pour vivre en société. 

Mais être social et être juste, ce n’est pas encore la même chose. Chez nos cousins primates
(chimpanzés, bonobos, gorilles) une société animale est un regroupement dans lequel on trouve des
conflits,  des  rivalités,  qui  se  dénouent  souvent  dans  la  violence,  et  parfois  impliquent  la  mort
violente de certains membres du groupe. Ainsi  qui  dit  société  animale  ne  dit  absolument  pas
« justice ». Il n’y a rien de juste dans la vie sociale des animaux. Le dominant est le plus fort, telle
est la loi de la nature. 

2. l’idée de justice

L’idée de justice n’apparaît que dans une conscience qui s’est éveillée à la reconnaissance
d’autrui. Moi qui suis « conatus », moi qui suis animé de la volonté de persévérer dans mon être,
j’ai aussi conscience qu’il y a hors de moi d’autres êtres que moi, qui comme moi, sont des fins en
soi, des êtres  dignes d’être respectés. Au sens moral, l’être humain juste c’est celui qui, par la
reconnaissance d’autrui convient qu’il n’est pas le seul être, l’unique respectable, le seul digne.
C’est en ce sens que la notion de justice et la notion de morale sont étroitement liées.

Nous  avons  vu  dans  le  cours  précédent,  en  étudiant  la  morale  de  Kant  (l’impératif
catégorique) que nous avons en nous un principe universel de justice. Cependant, nous ne pouvons
pas compter sur lui pour organiser les sociétés humaines, parce que les êtres humains, quoiqu’ils
aient en eux ce principe, ne s’y soumettent pas nécessairement. 

3. L’insociable sociabilité humaine

En effet, est-ce vraiment cet esprit universel de justice qui a conduit les hommes au cours
de l’histoire ? Esclavage, exploitation, prostitution, tyrannie, viol, meurtre, escroquerie, génocide,
massacre… L’histoire de l’humanité est riche de tout un vocabulaire dans lequel l’être humain
apparaît  comme un prédateur  pour  ses  semblables.  Ainsi  force  est  de  constater  que  l’histoire
humaine résonne davantage du bruit des armes, des chaînes et des grincements de dents que de
l’esprit de justice.

Comment est-ce possible ? Le fin mot de toute cette histoire, le voici : 

si l’être humain a bien en lui une dimension morale, elle est bien souvent écrasée par



d’autres impératifs, ceux de la recherche de la puissance, et du bonheur égoïste. 

Deux textes, l’un de Spinoza, et l’autre de Kant nous mettent en face de ce grave problème.

Si les hommes étaient ainsi  disposés par la Nature qu'ils  n'eussent de
désir que pour ce qu'enseigne la vraie Raison, certes la société n'aurait
besoin d'aucunes lois, il suffirait absolument d'éclairer les hommes par des
enseignements  moraux  pour  qu'ils  fissent  d'eux-mêmes  et  d'une  âme
libérale ce qui est vraiment utile. Mais tout autre est la disposition de la
nature  humaine  ;  tous  observent  bien  leur  intérêt,  mais  ce  n'est  pas
suivant l'enseignement de la droite Raison ; c'est le plus souvent entraînés
par leur seul appétit de plaisir et les passions de l'âme (qui n'ont aucun
égard à l'avenir et ne tiennent compte que d'elles-mêmes) qu'ils désirent
quelque objet et le jugent utile.

SPINOZA
« L’homme est l’animal qui a besoin d’un maître, car il abuse à coup sur
de  sa  liberté  à  l’égard  de  ses  semblables.  Et  quoiqu’en  tant  qu’être
raisonnable, il souhaite une loi qui limite la liberté de tous, son penchant
naturel  à  l’égoïsme le  pousse à  se  réserver,  dans toute  la  mesure du
possible, un régime d’exception pour lui-même. Mais où trouvera-t-il  ce
maître ? »

KANT

Il y a en nous, selon Kant, deux natures : une nature rationnelle, tournée vers l’universel,
par laquelle nous savons que nous ne sommes pas seuls, mais entourés de frères humains à qui
nous devons le respect parce qu’ils ont autant de valeur que nous. Mais à côté de cette nature
rationnelle,  nous  avons  aussi  un  ‘penchant  animal  à  l’égoïsme’ qui  nous  détourne  de  la
considération de l’universel et nous ancre dans la logique très étroite de notre être particulier. 

Cela signifie que nous ne sommes pas des êtres moraux. Nous avons en nous le principe de
la moralité, mais notre penchant naturel ne va pas dans ce sens. Nous avons en nous la capacité de
nous tourner vers l’universel, mais en nous l’être particulier veut être le maître et toujours parler le
premier pour se donner un « régime d’exception pour lui-même ». Comme s’il disait « oui, il y a
des personnes partout autour de moi, mais la VIP (very important person) il n’y en a qu’une et
c’est moi ». Kant l’affirme, il y a en nous une insociable sociabilité. Animaux sociaux, nous avons
un profond besoin des autres, mais aussi un véritable plaisir à vivre avec eux (amour, amitié, pitié,
sont des sentiments profondément inscrits dans notre nature). Mais cela n’enlève rien à l’autre face
de notre nature : la puissance de notre égoïsme. 

 Dès lors, quel espoir pourrions nous avoir de vivre dans un monde juste ? L’idée de justice
est l’idée d’un rapport équilibré et harmonieux, conforme à la nature des choses. Or, à cause de
notre penchant naturel à l’égoïsme, même si nous sommes momentanément capables de réfléchir à
la justice, il  nous est extrêmement difficile de nous y établir. Paul de Tarse déclarait ainsi que
parmi les hommes nul n’est parfaitement juste. « Il n’est pas un juste – disait-il- pas même un
seul ». Et nous avons vu, avec l’exemple de l’anneau de Gygès, combien l’être humain, à partir du
moment  où  il  devient  puissant,  a  tendance  à  se  laisser  totalement  posséder  par  son  égoïsme
particulier. 

3. Moi contre tous

Même la condition préalable à la justice, c’est-à-dire la simple paix, le fait de vivre sans
agresser l’autre ni se faire agresser par lui, est un objectif irréaliste étant donnée notre nature.
C’est en tout cas ce qu’affirme Hobbes. « L’homme – dit-il – est un loup pour l’homme. » Homo



Homini Lupus. Entrons dans le détail de sa démonstration : 

Les hommes ne retirent pas d'agrément (mais au contraire un grand déplaisir)
de la vie en compagnie, là où il n'existe pas de pouvoir capable de les tenir tous
en respect.  Car chacun attend que son compagnon l'estime aussi haut qu'il
s'apprécie lui-même, et à chaque signe de dédain, ou de mésestime il s'efforce
naturellement, dans toute la mesure où il  l'ose, d'arracher la reconnaissance
d'une valeur plus haute : à ceux qui le dédaignent, en leur nuisant, aux autres,
en leur donnant cela en exemple. De la sorte, nous pouvons trouver dans la
nature humaine trois causes principales de querelle : premièrement, la rivalité ;
deuxièmement,  la  méfiance,  troisièmement,  la  fierté.  La  première  de  ces
choses fait prendre l'offensive aux hommes en vue de leur profit. La seconde,
en vue de leur sécurité. La troisième, en vue de leur réputation. Dans le premier
cas,  ils  usent  de  violence  pour  se  rendre  maître  de  la  personne  d'autres
hommes, de leurs femmes, de leurs enfants, de leurs biens. Dans le second
cas, pour défendre ces choses. Dans le troisième cas, pour des bagatelles, par
exemple pour un mot, un sourire, une opinion qui diffère de la leur, ou quelque
autre signe de mésestime, que celle-ci porte directement sur eux-mêmes, ou
qu'elle rejaillisse sur eux, étant adressée à leur parenté, à leurs amis, à leur
nation, à leur profession, à leur nom.

 HOBBES  

Notre  penchant  naturel  à  l’égoïsme  s’incarne  dans  trois  grands  sentiments,  qui,  selon
Hobbes,  nous  éloignent  de  tout  esprit  de  justice  en  nous  opposant  les  uns  aux  autres.  Ces
sentiments sont 

1. la rivalité : je veux ce que tu veux. Mon désir s’attache aux mêmes objets que le tien. Dès
lors celui de nous deux qui se sent le plus fort sera bien vite tenté d’user de violence pour
s’approprier ces objets. 

2. La méfiance : je sais que tu veux la même chose que moi. J’ai donc de bonnes raisons de te
craindre, d’autant que je ne suis pas dans ta tête, je ne peux jamais être certain de ce que tu
penses.  Je vis  donc dans la  peur de la  menace que tu  représentes pour moi.  Alors,  du
moment  que je  me sentirais  en situation  favorable,  j’ai  là  encore  une  bonne raison de
t’agresser, pour te soumettre, voire te détruire, et ainsi calmer mon anxiété. 

3. La fierté : ce sentiment, il est au cœur de l’humanité. Nous l’avons déjà abordé, mais sous
deux autres noms. Le désir mimétique (Girard) et l’amour propre (Rousseau). Je n’existe
pas seulement en moi, mais en toi. J’ai plaisir à ce que tu m’admires et à ce que tu me
reconnaisses comme le modèle. Or tu as le même désir que moi. Nous risquons donc sans
cesse de glisser dans la « contagion mimétique ».

Qui,  parmi les hommes, peut  nier avoir en lui  ces trois  sentiments ? Dès lors,  Hobbes
affirme que l’état naturel de l’homme ce n’est pas la paix, et encore moins la justice. C’est la
guerre, et « cette guerre est une guerre de tous contre tous ». 

Pourquoi tant d’injustice ? 

La première réponse est la suivante : mon égoïsme me pousse à ne pas rester dans le cadre de la
logique sociale, et donc à m’opposer à mes semblables plutôt qu’à collaborer avec eux. Mon alter
ego n’est pas d’abord vu comme mon prochain, mais comme mon rival et mon ennemi.

4. Moi dominant tous

La prégnance de l’injustice dans le monde humain a trouvé dans la partie précédente une
première explication. Mais malheureusement, ce n’est pas la seule. Autrui n’est pas seulement un



danger potentiel pour moi. Je peux aussi le voir comme un instrument potentiel, m’efforcer de le
soumettre à ma propre volonté pour qu’il devienne l’agent de mon bon plaisir. Ici notre texte de
référence est le récit de l’anneau de Gygès, au livre 2 de la République de Platon. 

Ce  désir  de  domination  existe  aussi  chez  les  chimpanzés.  Les  chimpanzés  dominants
prennent grand plaisir à manifester leur domination, et deviennent fous de colère lorsque celle-ci
est contestée. Cependant les conséquences de leur lutte pour la prééminence sont sans commune
mesure  avec  l’oppression  humaine.  Notre  penchant  à  la  domination  a  des  conséquences
immensément  plus  grandes  parce que notre conscience  plus  développée donne une  importance
démesurée à la dimension hiérarchique. 

Quel  gain  reçoit  le  chimpanzé  dominant  de  sa  position  ?  Il  mange  mieux,  s’accouple
beaucoup plus souvent, et se donne parfois en spectacle au reste du groupe pour bien rappeler qu’il
est le plus puissant. Mais ça s’arrête là. Comparons avec un dominant humain de notre époque (un
des 2000 milliardaires de notre planète) : il a en permanence autour de lui une petite armée de
personnes  à  son  service  (cuisinier,  garde  du  corps,  masseur,  médecin,  prostitué(e),  chauffeur,
homme ou femme de ménage, secrétaire). N’est-ce pas fascinant ? Mais ça peut aller encore plus
loin. Ainsi en 1812, lorsque Napoléon décide de soumettre la Russie, il met à son service ce qu’on a
appelé la grande armée. 500 000 hommes, prêts à traverser toute l’Europe et à se faire tuer dans
les plaines de Russie parce qu’un homme le désire. La grande différence entre les chimpanzés et
nous, c’est que nous nouons entre nous des relations de pouvoir sans limite. 

Ces faits sont absolument essentiels si on veut se poser la question de la justice. Les plus
grandes injustices de l’histoire ne sont pas seulement dues à l’égoïsme des hommes, mais à la
puissance des mécanismes de pouvoir sans lequel ni l’esclavage, ni les génocides, ni les guerres ne
seraient explicables. Car derrière ces phénomènes, il y a toujours un ordre hiérarchique. 

objet du cours suivant sur l’État

Nous avons découvert ici que la présence de l’injustice, partout répandue dans l’histoire 
humaine peut être expliquée par ce simple constat : l’être humain a une dimension morale, mais il 
n’est pas un être tout entier moral. L’être humain a en lui le sens de la justice, mais il s’en détourne
avec une grande facilité. Dans ce cours sur l’État et le droit, nous allons voir pourquoi ceux-ci sont
nécessaires à l’organisation sociale mais aussi quelles sont leurs limites. 


	récapitulation du cours précédent :
	Pourquoi l’être humain n’est-il pas par nature un être juste ?
	1. l’être humain est un être social
	2. l’idée de justice
	3. L’insociable sociabilité humaine
	3. Moi contre tous
	4. Moi dominant tous
	objet du cours suivant sur l’État


